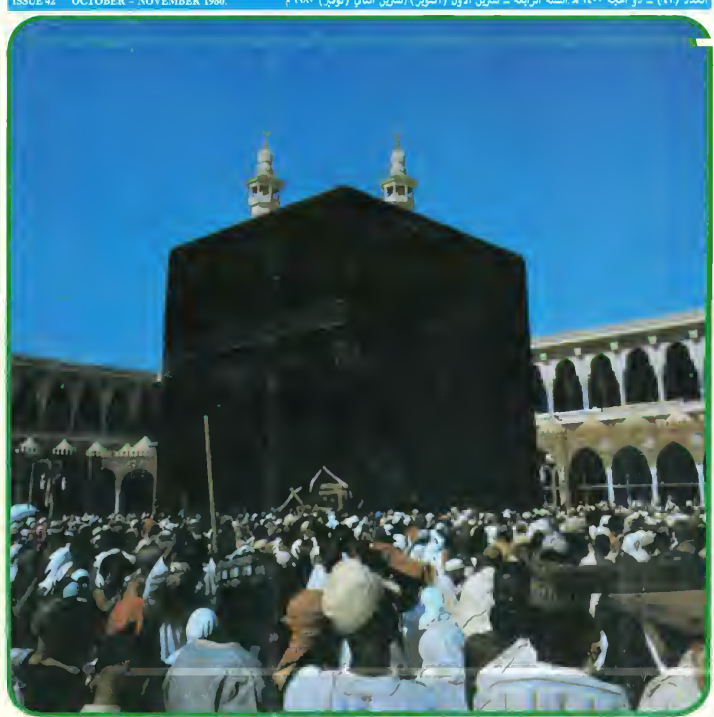


المرافية عليه المرافية المرافية المرافية المرافقة المراف

ISSUE 42 OCTOBER - NOVEMBER 1980.

العدد (٤٢٠) ــ دُو الحجة ١٤٠٠ هـ السنة الرابعة ــ تشرين الأول (أكتوبر)/تشرين الثاني (نوفبر) ١٩٨٠ م



مجلة ثقافية شهرية تصريب دار الفيصــلالثقافي

حدد (٢٤) دُ قَالُوجِة - ١٤هـ السنة الرابعية تشرين الأول (أكتوبر) / تشرين الثابي (مُوضير) ١٩٨٠م

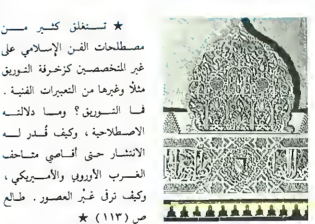
لوى طه الصافي

#### فذالعدد



🖈 شبه جزيرة العارب هـي مهمد الحضارة العسربية ومموطن الساميين الأوائل، ولكن كيف اكتسبت هدنه الحضارة صفة المديمومة والاسمستمرار دون أن نضــمحل أو تنــلاشى ومــــا سر غاسكها؟ طالع ص (٨٣) \*

★ تستغلق كثــبر مــــن مصطلحات الفين الإسلامي على غير المتخصصين كزخرفة الشوريق مثلًا وغيرها من التعبيرات الفنيـة . فا التوريق؟ وما دلالت الاصطلاحية ، وكيف قُــدر لـــه الانتشار حتى أقاصي متاحف الغـــرب الأوروبي والأمــــبريكي،



★ إن مراعى المناطق الحارة الحافة سيددها خط التصح وسؤثربر على أعداد الماشية الـراعية ، فـوق جفىاف الستربة وبُعــد الماء وزحف السرمال، ما التصحر؟ وما أشكاله ؟ وكيف نصده ونتغلب عليه. طالع ص (١٢٣) 🖈



| ٥.     | الحركة الثقافية في شهر                                                           |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 17     | المسلمون في العالم (بمناسبة القرن الحامس عشر الهجري) محمود شاكر                  |
|        | كيف تتحقق لنا حضارة إسلامية معاصرة                                               |
| 4.5    | (بمناسبة القرن الحامس عشر الهجوي) د. محمد فتحي عثان                              |
|        | الحضارة الأندلسية خلال ثمانية قرون                                               |
| 7.     | (بمناسية القرن الخامس عشر الهجري) محمد عبدالله عنان                              |
| 40     | الرقة البطيخ الأحمر (مدينة وناريخ) عبد الرحمن حميدة                              |
| 01     | (لفاء مع) عبدالرزاق نوفل أعد الحوار : محمد متولي                                 |
|        | من رصيد رحلة الأربعة عشر قرنأ                                                    |
| 00     | (بمناسبة القرن الخامس عشر الهجري) د. عهاد الدين خلبل                             |
| 7.     | الدعوة والدعاة في الإسلام (بمناسبة الفرن الخامس عشر الهجري) د . حسين قوزي النجار |
| A.F    | أضواء على الطريق (بمناسبة القرن الخامس عشر الهجري) د . ع.م.د عبد المنعم خفاجي    |
| VY     | الغزالي وفلسفته                                                                  |
|        | وافع ومستقبل الثقافة الإسلامية واللغة العربية في إفريقيا                         |
| 77     | (بمناسبة القرن الخامس عشر الهجري) أحمد بوسف القرعي                               |
| V4     | الزهراوي الرائد الأول للجراحة علي عبدالله الدفاع                                 |
|        | حضارة العرب ومراحل تطورها عير العصور                                             |
| ائي ٨٣ | (رحلة في كتاب) عرض وتلخيص: عبد الجبار محمود السامر                               |
|        | المصحف الشريف وتطور الخط العربي                                                  |
| 41     | (بمناسبة الغرن الخامس عشر الهجري)د. سعد ظلام                                     |
| 1 - 8  | سحبب سحبب (لوحة وقنان) ايوب حسين                                                 |
| 1.4    | موقعة اليمامةالفريز محمد الفبصل                                                  |
| 111    | رخارف التوريق من روائع الفنون الإسلامية د . عبد المجيد وافي                      |
|        | مع الهجرة على مشارف القرن الخامس عشر                                             |
| 17.    | (بمناسبة الفرن الخامس عشر الهجري) (قصيدة) محمد منذر لطني                         |
| 175    | المراعي وأخطار النصحر المناسب الحلم منتصر                                        |
| 177    | عهد للجزيرة (بمناسبة الفرن الخامس عشر الهجري) (قصيدة) علي محمد محاسنة<br>        |
|        | المقتصد السمكي العربي إعداد : شريف عبد اللطيف فنوح سـ<br>                        |
| irr    | اللغاه الذي كان (قصيدة) المنعم عواد بوسف                                         |
| 178    | ناريخ الشرطة في الإسلام عمد الحسبني عبد العزيز                                   |
| 171    | الثلج ( فصــة ) خليل السواحري                                                    |
| 187    | جذور الشجرة (قصــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                              |
| 188    | جدار من نفود . ( فصــــة ) عمد فكري أثور<br>امين الله                            |
| 117    | اخلاق الطبيب (من كتب التراث ) جاسر أبو صفية<br>العرب                             |
| 10.    | دائرة معارف مناسك الحسج                                                          |
|        | ىناقىنات وتعليقات                                                                |
|        | ردود فصيرة                                                                       |
| 101    | كتب وردت إلى الحجلة                                                              |
| 104 .  | سابغة مجلة القبصل                                                                |



#### د . عهاد الدين خليل

★ من سواليد الموصل في العراق عام ١٩٣٩م.

★ دكتــوراه في التــاريخ الإسلامي.

★ عمل مشرفاً على المكتبة المركزية لجامعة الموصل ، فعيداً ، فلدرساً ، فاستاذاً مساعداً في كلية آداب جامعة الموصل ، ثم باحثاً علمياً في المؤسسة العامة للآثار .

★ يعمل حالياً باحثاً علمياً .

 ★ حضر عدداً من المؤتمرات العربية والدولية .

★ ل. عـدد مـن المؤلفـات المطبوعة .



## د . عمد فتحي عثمان

★ من مواليد المنيا في مصر عام ١٩٢٨ م.

★ دکتوراه \_ جامعة برنستون
 أمبريكا .

 ★ تخصص حضارة إسلامية ، وتاريخ فكر إسلامي .
 ★ يجيد الإنجليزية والفرنسية

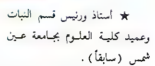
واللاتينية .

بالرياض .

 ★ عمل مدرساً بجامعات وهران في الجزائر، وفي الرياض، وفي برنستون، وجامعة الإمسام نحمد بسن سعود الإسلامية

★ يعمل حالياً استاذاً بكلية العلوم الإجتاعية ، ومديراً لمركز البحوث بجامعة الإمام محمد بسن سعود الإسلامية في الرياض .

★ له عدد كبير من المؤلفات المطبوعة .



د ، عبد الحليم منتم

★ عضو الأكاديمية المصرية للعلوم.

★ عضو مجمع اللغة العربية بالقاهرة .

★ عضو جمعية البيئة النباتية البريطانية .

★ عضو الجمعية الجغرافية الأميريكية .

★ رئيس تحرير مجلة رسالة العلم ــ القاهرة .

★ عضو جمعية البيئة الصحراوية بالهند.

★ رئيس الجمعية المصرية لعلوم البيئة.

★ رئيس الاتحاد العلمي العربي.

★ عضو المجمسع العلمسي المصري.

★ رئيس الجمعية المصرية لتاريخ العلوم وعضو الجمع المصري للثقافة العلمية، وعضو لجنة المتراث في المجلس الأعلى للفنون والإداب.

★ شارك في تأليف عدد من الكتب، كما ألف كتباب عتاريخ العسلم ودور العلماء العسرب في تقدمه على .

★ عضو المجلس الاستشاري لكتب تنسيق التعريب في الرباط بالمغرب.



#### د . محمد عيد المنعم خفاجي

★ من مواليد المنصورة عام ١٩١٥م، مصر.

★ حصل على الدكتوراه من
 جامعة الأزهر عام ١٩٤٦م.

★ حقق العديد من كتب الترات، وأخرج موسوعة كاملة عن الأدب العربي في جميع عصوره، وكتب في التاريخ والنقد والإسلام والتفسير واللغة وغير ذلك من الفنون.

★ عضو في كشير مــن
 الجمعيات الأدبية .

★ يكتب في مختلف الصحف والمجلات العربية .

★ شغل وظائف علمية في جامعة الأزهر .

★ أشرف على العديد مسن
 رسائل الدكتوراه والماجستير.

★ عميـد وأسـتاذ في جـامعة الأزهر.

★ من مواليد القدس
 ۱۹٤٠م، فلسطين.

★ ليسانس في الفلسفة
 والعلوم الاجتاعية من جامعة
 دمشق .

★ مارم التدريس والكتابة
 في الصحافة .

★ يشغل منصب أمين سر

رابطة الكتاب الأردنيين منذ تأسيسها عام ١٩٧٤م، وحيتى الأن.

خليل السواحري

★ صدر لـ مجمــوعتان قصصیتان وکتاب نقدي .

★ الحرر الثقافي وعمرر شوون الأرض المحتلة في جريدة الدستور الأردنية بالإضافة إلى عمله رئيساً لشعبة الدراسات في المكتب التنفيذي لشؤون الأرض المحتلة .



\* \* من خلال هذا «الملف» سوف نحاول رصد الحركة الثقافية من اصدارات جديدة.. وندوات.. ومؤقرات.. ومعارض.. ومناسبات.. وأحداث ثقافية.. وادبية.. وفنية بصورة نطمح أن تكون مسحا شهريا لجريات الحركة الثقافية ليس ين «الموطن العسربي» وخسب، بل ف «القام» الانشان.

أملنا أن نجد من المؤسسات العلمية . والتربوية ، والفنية . الى جانب الأدباء . والمفكرين كل عون في إمدادنا بالجديد الدائم من النشاطات لتحقيق الأهداف التي تسعى اليها المجلة لخدمة القارىء . . لإضافتها الى ما يزودنا به مندوبونا ، والله الموفق \*\*

# في الوطن العربي

- نَدُوَّةً فَكَرِيةً عَنِ الثقافةِ العربيةِ في بغدادٍ .
  - بجلة جديدة باسم «الثقافة الأجنبية».
  - مجلة «للفن التشكيلي» تصدر في دمشق.
- «فصول من النقد» مجلة جديدة تصدر في القاهرة.
  - الاحتفال (بالجاحظ) رائد الفكر العربي الموسوعي.
    - وفاة الشاعر السوري محمد الحريري.

# في العالم :

- معرض فني عن عسير يقام في سويسرا.
  - وفاة صاحب أشهر قاموس فرنسي.
    - ترجمه قصص عربيه إلى الإنجليزية.
- وفاة المدير الأدبي للمسرح الوطني بإنجلترا.
  - إقامة معرض للفنانين العرب في روما.



★ عمد حس فق 🖈

#### مسابقة في الفنون المسرحية والشعبية

رغبة في تشجيع ودعم الحركة المسرحية بسين الشباب والنهسوض بالتذوق الفني لديهم واتاحة الفرصة لهم لاكتساب تجارب وخبرات (مسابقة الفنون المسرحية والشعبية) وذلك بين نوادي المنطقة الشعبية . ويعتبر الاشتراك في هذه المسابقة اجباري لجميع النوادي .

فتحت في الرياض دار جديدة للنشر لتعمل مع دور النشر الأخرى، خدمة للقراء وللعلم ، لا تقتصر مهمتها فقط على نشر الكتب بل ستقوم بتقديم أبحاث تاريخية ووثائق علمية ودراسات أدبية ومواقف فكرية . اسم هذه الدار « الفاخرية للنشر ، ، وكان أول عمل لها كتاب ومقررات مؤقر طهران \_ يالطا \_ بوتسدام » نشرته بالاشتراك مع دار الكاتب العربي في بيروت.

#### نادي القصيم والمسأبقة الأدبية

عَشياً مع الحدف الذي أنشئ من أجله فقد أعلن نادي القصيم الأدبي عن مسابقته الثقافية الأولى لعام ١٤٠٠ه، وذلك في مجال القصة القصيرة، والمقال الأدبي، والشعر الموزون المقنى، وفتح المجال للأدباء من الجنسين ، وسبكون آخر موعد بالنسبة للقصة هــو ١٤٠١/١/١٥ هـ، والمقــال الأدبي ١٤٠١/٢/١٥ هـ، والشــــعر ١٤٠١/١/٢٢ ه ، وترسل المسابقة إلى النادي الذي يتخذ من (بريدة) مقرأً له ، وقد رصدت جوائز للفائزين في هذه المسابقة .

جديدة ، ومحاولة لمعالجة مشاكل البيئة ، ومن ثم إيجاد الحلول الصحيحة لها ودعم وتأكيد السلوك الفويم النابع من تعاليم ديننا الحنيف، فقد أعلن المكتب الرئيسي لرعاية الشباب بالمنطقة الغسربية عسن لعام ١٤٠٠/ ١٤٠٠هـ، والـتي تشــتمل على مســابقة في (الــدراما التمثيلية)، و (مسابقة في المنوعات) مثل الموسيق والفنون

#### دار نشر جدیدة

#### ... ــــ جديدة \*

- «دراسات في النقد الأدبي والبلاغة»، تأليف الدكتور عبده قلقيلة ، صدر عن دار العلوم .
- ◄ أبو مسلم الخراساني \_ صاحب الدعوة العباسية ١ ، نأليف صالح بن سلمان الوشمى ، صدر عن نادي القصيم الأدبي .
- ﴿ ذَكُرِياتُ وأصداء ٢٠ مِمرعة شعرية للسدكتور وليسد قصاب، صدرت عن نادي الرياض الأدبي.
- « الكاتب والأفكار » ، تأليف عبد الله أبو العينين ، صدر عن دار الشروق بجدة.
- «لكى يكون لحياتنا معنى»، تأليف عبد الله أبو العينين، صدر عن دار الشروق بجدة .
- «فيلسوف»، تأليف الشاعر محمد حسن فقى، صدر ضمن سلسلة المكتبة الصغيرة، وهو عبارة عن سلسلة مقالات.
- ◄ أمواج وعيون »، مجموعة قصص قصيرة تأليف أحمد شريف الرفاعي ، صدرت عن مؤسسة تهامة للنشر .
- «ألوان وأصداء»، ثاليف أحمد شريف الرفاعي، صدر عن مؤسسة تهامة للنشر.
- ۱ القرد والضب»، ثاليف يعقوب إسحاق، كتابان صدرا ضمن سلسلة «لكل حيوان قصة » للأطفال ، التي تصدر عن إدارة النشر عؤسسة تهامة للنشر.
- « الإبحار في ليل الشجن » ، ديوان شعري للشاعر محمد فهد العيسي ، صدر ضمن سلسلة « الكتاب العربي السعودي » التي تصدر عن إدارة النشر بمؤسسة تهامة .
- و «عواطف إنسانية»، ديـوان شـعري تـأليف مـريم البغدادي، صدر ضمن سلسلة «الكتاب العربي السعودي » التي تصدر عن إدارة النشر عؤسسة تهامة .
- ◄ ليلة في الظلام ١٠، تصة تأليف محمد زارع عقيل ، صدرت عن نادي جيزان الأدبي ـ طبعة ثانية إ
- «مع الشباب في تنمية القدرات والمواهب »، محاضرة أعدما الدكتور زاهر عواض الألمعي، صدرت عن نادي جيزان الأدبي .

عِلة النيصل العدد (٤٢) ص ٦



# المقرباً

#### \* كتب جديدة \*

- « ثقوب في السماء»، مجموعة قصصية تأليف بوشتي حاضي،
   صدرت في المغرب.
- «حركة عدم الإنحياز \_ نشأتها ، تـركيبها » ، نـأليف الدكتور أحمد مفتاح البقالي ، صـدر عـن مـطبعة الأنباء ، الرباط .



#### حسين مروة وجائزة «اللوتس»

منح الدكتور حسين مروة المفكر والناقد اللبناني ، جائزة ولهرة اللوتس ، وهي جائزة يمنحها اتحاد كتاب آسيا وإفريقيا ، وذلك تقديراً من الاتحاد لإنتاجه وعطاءاته الفكرية والأدبية في مجالات الفلسفة والفكر والنقد والأدب على امتداد السنين ، وللدور الذي يؤديه في سبيل تعزيز الثقافة الوطنية اللبنانية والعربية المعاصرة ، ولاسهامه في تطويرها .

#### \* كتب جديدة \*

- الساحلك الآن تأتي السطيور ، مجموعة شعرية للشاعر محمد الأسعد ، صدرت عن دار ابن رشد .
  - «ديوان عبد العزيز المقالح»، صدر عن دار العودة.
- : المعجم الأدبي : ، قامرس تأليف الدكتور جبور عبد النور ، صدر عن دار العلم للملايين .
- قضية فلسطين في سيرة بطل \_ الشهيد الحي عبد القادر
   الحسبني »، تأليف نبيل خالد الآغا، صدر عن المؤسسة العربية
   للدراسات والنشر.
- «مقالة في اللغة الشعرية»، تأليف محمد الأسبعد،
   صدر الجزء الأول عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
- • موسوعة الإدارة الحديثة والحوافز ، تأليف حامد

# i als

#### القرن الخامس عشر

بهذا العدد يودع قراء المجلة القرن السرايع عشر الهجسري، وياتي الشهر القادم كأول شهر في القرن الخامس عشر الهجسري. فذا حرص العالم الإسلامي في مشارق الأرض ومغاربها على الاحتفاء بمقدم القرن الجديد تطلعاً إلى آفاق واسعة من التقدم العلمي، والتطور الفكري من أجل إحياء حضارة أعطت العالم الكثير من معطيات عقول أبنائها، فكانت أمة فاعلة قادرة على الانتشار والنشر.

الانتشار لإيصال الدين الإسلامي إلى العالم أجمع لأنه دين العالمين . ونشر معطيات الأمة الإسلامية الحضارية بكل ما تمثله من شمول واتقان وإبداع .

وليس غريباً أن تتطلع أمة كالأمة الإسلامية إلى قرن جديد يختلف عها سبقه من خلال الأمال الكبيرة التي تعمر نفوس المسلمين ، لأنها أمة حية ومتجددة رغم كل ما اعتورها من تخلف ، وران عليها من سيطرة واستيطان واستعار أجنبي عبث بمقدراتها ، واستغل ثرواتها وطاقات أبنائها لمصالحه ومصالح بلاده .

فإذا كان أمل الأمة الإسلامية في احتفائها بمقدم القرن الخامس عشر تطلعاً إلى القضاء على السلبيات من أجل إيجاد الإيجابيات، وتحرير الأراضي المقدسة المغتصبة فإننا نأمل أن تكون الاحتفالات السي ستقام حافزاً لتوحيد الأهداف، والاتفاق على الوسائل، والصدق مع الإخلاص في العمل من أجل تحقيق كل الأمال المعقودة.

ويسعد المجلة أن تسهم بهذه المناسبة في تسليط الأضواء على بعض جوانب الحضارة الإسلامية ، وتصوير الآمال التي تجيش داخل النفوس من خلال عدد من الموضوعات المنشورة في هذا العدد ، وغيرها من الموضوعات التي لم يسعها هذا العدد فاضطررنا إلى تأجيلها إلى العدد القادم .

نـــال الله أن يوفق أمتنا الإسلامية والعربية لمعـرفة الــطريق إلى الله ، ومن ثم الانتصار لأنفسهم ومقدساتهم وما ذلك على الله بعزيز .

الجلة

الحرفة ومجموعة أخرى من الأخصائيين ، صدرت في أربعة عند الدار العربية للموسوعات.

→ سنبابا والمعامرة المشهر اللذالة الغرون الماطع ...

تأليف روز غريب، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.

والنشر.

● «مقدُمات لرْمن الحرب»، مجموعة قصص قصيرة تاليف قا حستم الوقيق، اصدرت على الموسسكا - العضر الله المسكدرات والنشر.

م بعمومه تسهداك وودثان حدد ترايع ترمن دار ابن رسد للطباعة والنشر.

■ «شمس الكرمل»، رواية تأليف نواف أبو الهيجاء،
 صدرت عن دار النضال ببروت.

• «أوهام ريفية»، مجموعة شعرية للشاعر جودت فخر

The state of the s

السكتاب .. الغزو
 الفكري في العالم العربي

● الناشر .. سلسلة «المكتبة الصفيرة» ـ الرياض

الغزو الفكري، هـو الجـزء الثاني عشر من سلسلة «المكتبـة الصغيرة» التي يصدرها الأسـناذ

الأديب العلامة «عبد العرير الرفاعي»، ينشر فبها الثقافة ميسرة بين أبناء قومه. ومؤلف هذا الكتاب هو أحد أدباء المملكة العربية السعودية البرقوفين البارين المدسلة عبد الجبار، وهو استاذ في

جامعة الملك عبد العزيز في جدة ، له جولات في عالم الأدب ، وقد مشل بلاده في مؤتمرات أدبية ، وهذا الأثر المبحوث عنه ، مؤلف مسن مقدمة ، وتمهيد ومسن هذه المرضوعات :

- الاستعار الثقافي.
- حركات مشبوهة.
- غزو الكيان اللغوى.

- الدين، صدرت عن دار الآداب بيروت.
- ◄ دراسات إسلامية في التفسير والتاريخ » ، تاليف محمد الشري ، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر .
- \* قراءات نقدیة \* ، تألیف الدکتور یوسف حسین بکار ، صدر عن دار الأندلس .
- «فلسفة الدين والتربية عند كنت»، تأليف الدكتور عبد الرحمن بدري، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
- « رامة والتنين » ، عموعة قصصية تأليف إدوار خراط ، صدرت عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر .
  - الغزر بالسلب .
  - كيف نقارم الغزو؟
  - من حزيران إلى رمضان .
    - مرجع ومصادر .

هذا الكتاب خلاصة مكثفة لافكار عمبقة، قال في تمهيده:

احينا تمنى أمة مسن الأمم بكارثة الاستعمار فانه لا ينهب شرواتها المادية فحسب، وإنما يقضي على ثروتها الروحية كذلك، ولا يسجن حريتها الشخصية والسياسية وحدها وإنما يسجن معها أيضاً لغتها القومية،

وبين في هذا التمهيد ما كانت عليه حالة الصحافة في الحجاز

- وفي العراق من ندن، ثم عرض للاستعمار الثقافي في مصر في ظل الاستعمار الإنجليزي، وما فرضه من جعل لغة الندريس هي الإنجليزية، وكيف حجب حدثلوب التعلم الصحيح عن الشعب، بني سياسته على تخريج طبقة من الموظفين حتى يسير الجهاز الإداري على حسب ما تقتضيه سياسة الاستعمار.
- ولما أرغهم الاستعبار أن يستجيب لرغبات الشعب جعل لغة التدريس العربية ، لكنه فرض على المدارس أن تكون معزولة عن المجتمع .

نم عرض لسلاستعمار الفرنسي وقال إنه يختلف عن الاستعمار الإنجليزي، واستشهد



الا أمين الانجال 🖈

● «حق المرأة بين مشكلات التخلف الاجتاعي ومتطلبات الحياة الجديدة، تألف عزيز السيد حاسم، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.

- «شذرات من عهد الصبا»، تأليف أمين الريحاني، صدر
   عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
- المغرب العربي قبل سقوط مدينة الجزائر »، تألف
   لوسيت فالنسي ، ترجة إلياس مرقص ، صدر عن دار الحقيقة .
- "فيخت: حباته، آثاره، عرض لفلسفته"، تأليف ديديه جوليا، ترجمة حسيب غمر، صدر ضمن سلسلة "أعلام الفكر العالمي» التي تصدرها المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
- اتجدید التاریخ، تألیف الدکتور عمر فروخ، صدر فی دار بجلة «الباحث» للنشر.

بقول (أوجستين برنارد)، وهو بذكر الدوانع التي حركت مرسط مرو ببرس البسام حصر للجزائر لإقرار الأمن بل لنشر الخضارة واللغة والافسكار الفرنسية، وليست الجزائر هي دومنيون مثل كندا ولكنها جزء من فرنسا كما كانت

ومن أجل تطبيق أقوال هذا المستعمر عملياً ، أغلقت في الجرائر المدارس العربية ، واعتبرت اللغة العربية ، لغة أجنبية ، واستخدمت القرنسية للقضاء على الشخصية الجزائرية ولتربية موظفين بكوثون خدماً للاستعبار .

واعتــبرت الجــزانر فرنسية، وفي سـنة ١٩٣٨م صدر حاول، بصاعبي ال العـربيـة لغـة أجنبيـة، وفـرض على المعلمـين أن يعرفوا الفرنسية.

اير الالناالتعسم الحليم بن خصبة عبد الحميد بن بساديس \_ ١٩٩٠ ـ ١٩٩٠ م القياد القياد القياد القياد القياد القياد القياد التعلق المالي التي التوعية . وقد ذكر المؤلف في كتابه التوعية . وقد ذكر المؤلف في كتابه المسيخ \_ البشير الإبراهيمي \_ وظور نشيد الإبراهيمي \_ وظور نشيد الجزائر من وراء قضبان السجن المنفرادي \_ الزنزانة \_ من فهم

وفكر \_ابن تومرت\_:

مسرحباً بسالنازلات الماحقسات والمعام المناكبات

العـــراق

واسدماء السزاكيات السدافقات

والبنــود الـــلامعات الخــافقات

يع الجلال السلتالحات الشاهقات

نحن ثرنا، فحياة أو مهات

وعقدنا العيزم أن تحيا الجزائر فاشهدوا

نم يعرج على الاستعهار الفرنسي في سورية ولبنان ، ويذكر أنه لم يستطيع أن يطمس اللغة العربية في هذين القطرين ، كما طمسها في الجزائر ، لـذا لم

ندوة فكرية

ستعقد في بغداد (ندوة فكرية عن الثقافة العربية) غنت شعار: وحدة الثقافة العربية تجسيداً لوحدة الأمة، وقد دعي البها عدد من الشخصيات العلمية والأدبية والإعلامية من العراق والدول العربية، وستستمر خسة أيام من شهر اكتوبر

(تشرين الأول) عام ١٩٨٠م، وذلك بتنظم من (مجلة الأقلام العراقية) تناقش فيها تقارير وبحوث ودراسات عن الحضارة العربية القديمة، ودور أجهزة الإعلام والاتصال الجهاهيري في وحدة الثقافة العربية، بالإضافة إلى مناقشة واقع الثقافة واللغة العربية بدول المغرب العربي في مواجهة اللهجات الحلية.

شعب أن اقتناء الكتب في البيا كان محرماً في الانتداب الإيطالي. صفحة (٢٩).

بحاول القرنسيون أن يتعـــرضوا

للمجتمع العربي، وعلى محاولاتهم

الخبيثة ، وكتب للعربية الانتصار .

الإيطالي ، ذاكرا أساليبه الرهيبة

في ليبيا ، وكيف أن ليبيا كلها لم

یکن فیها سوی مانه مدرسه

ابتداثية مدة التعليم فيها خس

سنوات ، يتعلم الطفل فيها العربية

في المستوات الشلاث الأولى ، إلى

جانب الإيطالية في السنتين

البافيتين فرضت الإيطالية لغة

ولعل أغرب ما لقي الشعب

الليمي \_ وهـ و أغـرب مـا لقي

رسمية ، والعربية لغة ثاثوية .

وينتقـــل إلى الاســـتعمار



★ سليم طه التكريني ★





ذكرى الجاحظ

سيحتفل في شهر نوفير (تشرين الثاني) في بغداد بذكرى المفكر المعربيالكمويل الحاحظ، تحت شعاء والحاحظ والله الفكر العربي الموسوعي) . وقد شكلت لجنة برئاسة الدكتور (علي جواد طاهر ) للإشراف على إقامة هذا الاحتفال الذي سيستمر أسبوعاً ، تقدم فية بعض البحوث التي تتناول بالدراسة والسرصد حياة الجاحظ الفكرية والشخصية ، وقد وجهت بهذه المناسبة الدعوة إلى عدد من المفكرين والأدباء العرب.

#### مجلة جديدة

فررت دار الجاحظ للنشى ببغداد إصدار مجلة جديدة بعنوان والثقافة الأجنبية وتعنى بترجة الأدب الإنساني العالمي وبخاصة

> روسيء المذلف الفساضا أن البهائية حركة مشبوهة، وأنها ذات عالقة بالصهيونية ، لأن إسرائيل تطبع كتب البائية وقد المتاييين بالمال . صفحة

وبعرج على غزو الكيان اللغوي، ويسفه آراء الداعين إلى العامية، وإلى الحرف و (سعيد عقل)، وينتقل إلى البرهنة العملية على أن الخسط العسربي أوجاز مسن الخسط اللاتمنين نم بذي المحاولات التي قامت من أجبل اختصبار <1. ich h 11. å. ...

الجلمة عراءقلد دعالا اصلاح الخط العربي مع أنه دافع عن جماله. وفي سنة ١٩٤٥م، رصد مجمع اللغة العسربية في القاهرة ألف جنيه جائزة الاحسارا اقياراه لتسبير الخلط العربي، وتلبق مائتين وخمسين لمستشرقين .

وتنافس أعضاء المجمع حول أحقية الأجانب في التقدم لهذه

ثم دافع المؤلف عن كفاية اللغة القصحي قائلًا: ﴿ لَمْ يكن للعبرية قنواعد، فاستعاروا le latalle and all let يكن عندهم معجم فاستعاروا

أدب اميريكا اللاتينية وإفريقيا وآسيا، وكذلك تعنى بالاتجاهات والتيارات الأدبية في العالم، وذلك لإتاحة الفرصة أمام القارئ للاطلاع المباشر وبذلك ستكون رافدأ جديداً من الروافد المهمـة للحـركة الثقافية والأدبية في العالم العربي. ومن المعروف بأن سورية تصدر مجلسة بعنوان « الآداب الاجتبية » تبرز جانباً من الآداب العالمية .

#### \* كتب جديدة \*

- «أناشيد السكون»، مجموعة شعربة تأليف فاروق يوسف، صدرت عن وزارة الثقافة العراقية.
- « جاليات الفنون » ، تأليف الدكتور كمال عيد ، صدر عن دار الجاحظ ضمن سلسلة الموسوعة الصغيرة.
- « القصة القصيرة الجديثة في العراق » ، تأليف السدكتور عمر الطالب، صدرت في بغداد.

الفكرة من العرب . ثم يورد

شكوى أساقفه الأندلس، من

إقبال نصارى الأندلس على

اللغة العربية، وهيامهم بها،

وإهمالهم لغتهم ، كأنما المؤلف يقول

\* صمَّنا ، "إنا م إسال العرب تعمهم

نباتج عبن حبواجز نفسية وليس

ويسرى المؤلف الفساضل أن

الدقاع عن اللغة الفصحى

واجب دینی وقسومی،

ويستشهد بقول العقاد: ه إن

الحملة على اللغة العربية حملة على

كل تقاليدنا الاجتماعيـة والــدينية ،

وعلى اللسان والفكر والضمير في

ضربة واحدة، فزاول اللغة العربية

لا سق للعدد أو المسلاق المأعب

سائر الأقبوام، ولا يعصمه أن

هربأ من صعوبة العربية .

يذوب في غيار الأمم، فلا تبق لــه باقية من بيان ولا عرف ولا معرفة ولا إيمان ، (صفحة ١٧).

وإذا ذكر الغزو بالسلب بين أن هجرة العقول المفكرة من البلاد النامية ، نكبة ما بعدها من نكبة، فهمو يسذكر أسباب هذا الوباء، ويصف علاجه، ويوضح عدد العقول النيرة المهاجرة، ذاكراً الفرق بـين مقاومة هذا الغزو الذي هو مطلب من مطالب الصهيونية .

فالكتاب يستحق أن يطالعه كل شاب عربي ليتنبه لهــذا الخـطر الداهم .

الأردن

.( ""\_"1)

تلك المحاولات ظلت من الأماني





\* عبد الحريري \*

🖈 فدوى طوفان 🖈

- ◄ «بلاد آشور»، تألیف أندریه بارو، ترجمهٔ الدکتور عیسی سدیان وسدیم طه التکریتی، صدر عن دار الرشید ببغداد.
- عبد الله والدرويش ، ديوان شعري للشاعر ياسين طه
   حافظ، صدر عن وزارة الثقافة والإعلام.
- «العباب الزاخر واللباب الفاخر»، تأليف الحسن بن عمد بن الحسن الصنعاني، عقبق محمد حسن آل ياسين، صدر عن دار الرشيد ببغداد ضمن سلسلة «المعابة والفهارس».
- المنعطف، عموعة نصصية تأليف أحمد عودة، صدرت عن وزارة الثقافة والإعلام.

#### عندسسين كا

#### \* كتب جديدة \*

- «تاريخ الطبقة العاملة الفلسطينية ١٩١٨ م ، تأليف عبد القادر ياسين ، صدر عن مركز الأبحاث في منظمة التحرير .
- و هزية الشاطر حسن ، عموعة نصصية تاليف أكرم
   هنية ، صدرت عن دار الكاتب بالقدس .
- «قصائد سیاسیة»، مجموعة شعریة للشاعرة فدوی طوقان، صدرت عن دار الأسوار بعکا.
- «كوشان»، مجموعة قصصية تأليف محمد نفاع، صدرت عن دار الأسوار بعكا.
- درحلتي غربة ودموع ، عموعة شعرية للشاعر موسى
   عمد خلف ، صدرت عن مكتبة المجتمع بالناصرة .
- ◄ ٥ منزرعون ١٠٠٠ جموعة شعرية للشاعر منيب مخول ، صدرت عدرداد النضوب معدة :



#### مجلة للفن التشكيلي

تقرر إصدار مجلة جديدة متخصصة في الفنون التشكيلية

بدمشق وذلك تحت اسم « الحياة التشكيلية » ، وتهدف هذه المجلة إلى تقديم دراسات عن الفنون النشكيلية العربية والعالمية ، وعن التراث العربي التشكيلي ، وقد أسندت رئاسة تحريرها للفاقد السوري طارق شريف .

#### وفاة الشاعر محمد الحريري

انتقل إلى رحمة الله تعالى الشاعر المسوري محمد الحريري، وكان اتحاد الكتباب العرب في سورية قد نعاه . كان في حياته شاعراً فذاً أعطى خلال عشرات السنين نتاجاً شعرياً ينبض بالحياة ، له تراث من المشعر المتتوع الأغراض أبدى فيه إنتاء شديداً لقضايا وطنه وأمنه ومجتمعه .

#### \* كتب جديدة \*

- ◄ « بحثاً عن مدينة أخرى » ، رواية تاليف محيى الدين فرنكة ، صدرت عن اتحاد الكتاب العرب بدمشق .
- المؤتمر الاستثنائي للوزراء العسرب المسؤولين عن الشؤون الثقافية ، صدر عن وزارة الثقافة والإرشاد القسومي السورية .
- ◄ « العلامة خير الدين الأسدي: حباته وآثاره » ، تأليف عبد الفتاح رواس قلعه جي، صدر عن مطابع الإدارة السياسية في الجيش بدمشق.
- اغنية الأنهار الصغيرة ، عموعة تصصبة للقاص سعيد
   جبار فرحان ، صدرت عن اتحاد الكتاب العرب بدمشق .
- حد ديج مللوغوا ، وواية تأليف أديب نحوي ، صدرت عن اتحاد الكتأب العرب بدمشق .
- دوائر في الحواء، جموعة شعرية تأليف عبد السرحمن
   غنج، صدرت عن اتحاد الكتّأب العرب بدمشق.
- «مناجاة الشموع »، دبوان شعري للشاعر عبد الوهاب
   الشيخ خليل ، صدر عن المطبعة الحديثة بجاق سورية .



★ عبد الله البردوني ۞

محمد عطية، صدر عن دار رع للطباعة والنشر بالقاهرة.

● «الحب في الشعر الفارسي »، تأليف الدكتورة عفاف السيد زيدان ، صدر ضمن سلسلة «كتابك» التي تصدر عن دار المعارف بالقاهرة .

اليمن

#### مؤتمر للأدباء والكتأب

رغبة في تنشيط الحركة الأدبية والقضاء على العوامل المعرقلة للمنه في العوامل المعرقلة للمنه في العدن فقد عقد من أو رحضه والأدباء والكتاب اليمنيين، نوقشت فيه موضوعات عديدة وهامة ، الغاية منها تحقيق الهدف "الدين عقد من أجلة المؤتمو.

#### \* كتب جديدة \*

● « زمان بلا نوعية » ، ديوان شيعري للشياعر عبيد الله البردوني ، صدر في المن .

تونيس 🖁

#### معرض للفن العربي

أقيم بمركز الفن الحي (بالبلفيدير) معرض للفن العربي المعاصر ضم عدة أعمال فنية في الفنون التشكيلية والتجريدية بمشاركة عدد من الفنانين بالبلاد العربية.

#### \* كتب جديدة \*

- الصحافة الأدبية في تونس ١٩٠٤ ــ ١٩٥٥ م،، تأليف
   جعفر ماجد، صدر ضمن منشورات الجامعة التونسية.
- الإعانة ، تأليف أحمد بن أحمد ذروق ، تحفيق وتقديم
   الدكتور على فهمي خشيم ، صدر عن الدار العربية للكتأب .
- « محمود بيرم التونسي \_ قشارة الأدب الشعبي » ، تأليف

مصبــر :

#### الاحتفال بالدكتور القط

اتم في القاهرة، في قصر ثقافة مصر الجديدة، احتفال مناسبة فوز الدكتور عبد القادر القط بجائزة الملك فيصل العالمية، حضر الحفل التكريمي عدد كبير من الأدباء والمفكرين وأساتذة الجامعة، ومن المعروف بأنه قد فاز بالجائزة الخاصة بمجال (الأدب العربي) مناصفة مع الدكتور إحسان عباس وذلك لعام ١٤٠٠ه، وفي شهر ربيع الناني الماضي.

#### فصول من النقد

ذلك هو عنوان مجلة جديدة تصدر عن الهيئة المصرية العامة للكتبّاب بالقاهرة مهمتها الفنية تدور حول النقد الأدب، ويرأس تحريرها الدكتور عن الدين إسماعيل، والدكتور صلاح فضل.

#### \* كتب جديدة \*

■ «التراث الأدبي للمغرب العربي »، تأليف الدكتور عبده قلقيلة ، صدر عن مكتبة عالم الكتب .

صدرت الكتب التالية عن دار الفكر المعاصر بالقاهرة:

- ★ العالم الروائي عند نجيب محفوظ، نالبف إبراهيم
   فتحى .
- ★ «المسرح التجريبي مــن (إســتانسلافسكي إلى اليوم)»، تأليف جيمس روس ايفافز، ترجمة فـاروق عبـد القادر.
- ★ المنطق الجدلي ، تألیف هنري لوفیفر ، ترجمة إسراهیم فتحي .
- «الأدب العربي المعاصر في فلسطين من عام ١٨٦٠ إلى ١٩٦٠ م، تأليف الدكتور كامل السوافيري، صدر عن دار المعارف.
- «أضواء على الثقافة العربية»، تأليف الدكتور أحمد

جلة الفيصل العدد (٤٢) ص ١٢

محمد كامل البنا، صدر عن الدار العربية للكتاب.

- «أبو حيان التوحيدي»، نأليف الشاعر على دب، صدر
   عن الدار العربية للكتأب بتونس.
- و التوت المر »، رواية تاليف محمد العروسي المطوي ،
   صدرت عن الدار التونسية للنشر .

#### المسكويت :

#### أسبوع ثقافي ليبى

أقيم في (الكويت) أسبوع ثقافي ليبني وذلك تحت إشراف المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب تضمن فقرات فنية ومحاضرات أدبية في النقد والشعر والقصة ومعرض للكتاب والصور والفنون التشكيلية.

#### \* كتب جديدة \*

- الجهاز المصرفي والمالي في الكويت مع دراسة تطبيقية للسوق المالية الكويتية ، تأليف إبراهيم رضوان العبادلة ، صدر عن دار الوطن للطباعة والنشر.
- «تكنولوجيا السلوك الإنساني»، تأليف ب. ف سكينر، نرجمة الدكتور عبد القادر اليوسف، مراجعة محمد رجائي الدريني، صدر عن الجلس الوطني للثقافة والفنون بالكويت ضمن سلسلة «عالم المعرفة».
- «الإنسان والثروات المعدنية»، تالف الدكتور عمد فتحي عوض الله، صدر ضمن سلسلة «عالم المعرفة».
- أبيات المعاني في شعر المتنبي ، تأليف الدكتور عبده
   قلقيلة ، صدر عن مكتبة الفلاح بالكويت .
- البلاط الأدبي للمعزبن باديس ، ناليف الدكتور
   عبده قلقيلة ، صدر عن مكتبة الفلاح بالكويت .
- ديوان اخراف وي ، ديوان شعري للشاعر منصور الخرقاوي ، صدر عين شركة السربيمان للنشي والتوزيع بالكويت .

#### الأردني :

#### \* كتب جديدة \*

● « الأصول الأدبية في كتاب البيان والتبيين » ، تاليف الدكتور محمد على بركات ، صدر عن مكتبة الرسالة الحديثة بعهان .

#### 7-4-1

#### فتونتا العربية والإسلامية

لقد امتازت أمننا العربية منذ العصور القديمة والوسطى بمإيداعاتها المختلفة في الفنــون والعلوم والآداب ومختلف أصناف الفكر والثفاقة ، وهذا ما نراه اليـوم فها تبـق مــن معــالم السومريين والبابليين والأشوريين في العراق والفراعنة في مصر وما تبق من حضارات الجزيرة العربية والشام والمغرب، وقد ازداد هذا الإبداع تنطوراً وتقننا وازداد أكثر عمقاً وقكراً وجماليه بعد فحس الإسلام وخاصة في عصر الفتوحات المتعددة، وفي القرون التي تلتها خاصة في فترة الأمويين والعباسيين والفاطميين، حيث كالت موضع استلهام أم العالم الاخرى . قمع انتشار الدين الإسلامي واتسباع رقعة المدولة الإسلامية في المشرق والمغرب كانت القنون الإسلامية في تــطور واتــــاع وأكثر شمــولية في البلاد العربية ، قنجد أن المساجد والأضرحة والصناعات الشعببة والنسيج قمد اكتسبيت جميعاً نقوشاً وزخارف ايندع بها وتفنن بها نفر من أمهر فتاني العمرب والمسلمين الاوائــل، فالمساجد احتوت على شتى صنوف النقش والارابيسك والكاشاني المستمدة معانيها من أيات المقرآن الكريم، كما احتوت على النفوش النباتية والهندسية الملونة قكانت البدبل للنفش والزخرفة في قترة سيقت الإسلام، إلا أن الإسلام حرَّم نصوير الإنسان والحيـوان فـكان عكس ما كان سائداً في عصر الجاهلية وما سبقه من عصور وفنرات استعملت الـوسـوم الأدمية والحيوالية على واجهات المعابد والنصور كها هو الحال في اليمن والعراق والشام ومصر، كما احترت الساجد ومراكز العبادة والعلم الإسلامي والعتبات المقدسة المتواجدة في الحجاز والعراق وسورية ومصر وإيران وتركيا والهند رغيرها على الكنابات الخطية المخنلفة ونقوش خشيبة يديعة كها صتعت فيها الأبهواب المشكلة والمنسابر والنسوافذ والسقوف أضيفت إلبها مواد أخرى كالجواهر والذهب والفضمة والعباج والسترجاج، فسغى الحجاز استعملت التقوش والزخارف المتواجدة على أوجه المسجد الحرام وضريح الـرسول محمد صلى الله عليه وسلم، وغيرها من الخشب والجص والحجير، أما في مصر وسنورية وإبران وتركبا والهند ققد احتوت مساجدها وقصورها الإسلامية وعتبياتها أصناف السزخرقة والخط والهندسة المعارية كانت مترحدة قي طرازها واشكالها وقيباساتها ولبو حبدثت بعض الاتجاهات في هندسة العبارة الإسلامية إلا أنها تبق متنوحدة في روتقهما وإسداعها وفننونها المعيارية ، فقد استعمل فيها الارابيسك والكاشاني الملون والبرونز الأصفر والزجاج والطايوق المحقور والجمص . أما في العراق فقد أضيف إلى ذلك مــادة الــذهب الحقيقيــة فــترى المآذن والقباب والأروقة قد غلفت جميعها بالذهب الخالص وزيست قي ذات السوقت بسالتقوش والكتابات القرآنية وغيرها وهذا ما يراه كل منا في بغداد وسامراء وكربلاء والنجف الأشرف، وانتفل هذا الاسلوب قيما يعد إلى إبران ونركياً ، ومن فتوننا الاعرى النصوير ، قالتصوير له أسالبب وانجاهات ومدارس اختلفت عن يعضمها إلا أنهـا كانـت في تجـــارب متبادلة إحداها مستفيدة من الأخرى كمدرسة بغداد للتصرير والمدرسة الصفوية ومدرسة بخارى وغبرها، وكانت الرسوم هي المادة الوحيدة الني زينت يهما الخلطوطات العربية والإسلامية القديمة ، كما دخلت الرسوم يعض المماجد والاضرحة كالمسجد الأموي بدمشق ومسجد الصخرة في القدس ومساجد أخرى في القاهرة وتبونس، أما قنون الخط التي يتمثل بها الفن الإسلامي ويفتخر بها قكان لها ايداع وحضور في كل أثر عرب إسلامي وقد ازدادت أشكال المحط العربسي عددها حتى وصـلت إلى أكثر مــن الــني عشر صنفأ كان أشهرها الرفعة والكوفي والمثلث والمديواني والمغربسي واليسملة واستعمل الخط قي نحرير المخطوطات وكنابة القرآن الكوبم في مصاحف شريفة مزينة بـالجمال والإبــداع إضافة إلى دخومًا قي هندسة العهارة العربية والإسلامية الني لا زالت بارزة بمجدها في السلاد العربية والأندلس والمشرق الإسلامي فلتعمل على إعادنها من جديد بعيداً عن مآثر الغرب الني انزوت أشكاله بين مآثرنا ونعيد روح مجدها واصالتها.

علي عبد المطلك العراقي الشطرة \_ محافظة الناصرية العراق



★ 실시 실는 ★

\* \_\_\_\_\_

#### هفاة بير كليران

توفي عن (٨٣) عاماً الرسام والنحات الفرنسي (بيير أوجين كليران) وقد ترك أكثر من ألف لوحة وقثال، ومن المعروف بأن (كليران) متأثر في أعياله الفنية بالفنان العالمي (سيزان) وذلك باستخدامه للألوان الزاهية، وفي أثناء حياته يرجع له الفضل في تكوين عدة مدارس للفن في كل من إفريقيا واليابان، فقد مارس هذا العمل وهو في الخامسة عشرة من عمره.

معرض عن الفن والحضارة أتم في باريس معرض عن (الفن والحضارة في الإمبراطورية

البلغارية) وقد تضمن نماذج من فن السيراميك والأيقونات والمجوهرات التي كانت تمتلكها هذه الإمبراطورية في نهاية القرن السابق وحتى سقوطها في يد الإمبراطورية العثانية ، كما ضم المعرض الخطوطات مورا المراطورية والتي تعتبر حورا الدولة البيرنطية .

#### وفاة بول روبير

نوفي عن (٧٠) عاماً صاحب أشهر قاموس فرنسي بعد (لاروس) و (لبتریه) «بول روبیر»، ومن المعروف بأن (روبیر) ولد في سنة ١٩١٠م، بالجزائر ثم درس الحقوق وعمل في المحاماة، وفي سنة ١٩٣٩م، بدأ يفكر في عمل قاموس (فرنسي إنجليزي) وظل يعمل طويلاً حتى أصدره بتشجيع من الأكاديمية الفرنسية، وقد

#### و العدسات الاحتباطية و

عادة ما تبيع الشركات المنتجة لألات التصوير أجهزة ملحقة بها، يستطيع المصور

استخدامها لأغراض التصوير (البانورامي) أو للتصوير عن بعد، ومنها العدسات القابلة للتغيير أو العدسات الاحتياطية. وقد قامت شركة (مينولة)

بتصميم أداة صغيرة ، رخيصة النمن ، تتألف من مجموعة عدسات عينية وموشور مصحح لوضع الصورة ، يمكن تركيبها على العدسات القابلة للتغيير ، ويمكن استخدامها كمنظار مقرب تبلغ

قوة تقريبه خمس مرات إلى عشريين مرة ، كما يمكن استخدام مجموعة العدسات الاحتياطية لعمل مجهر له قوة تكبير تتراوح بين ۲۰ إلى ٩٠ مرة حسب نوع العدسة المستخدمة .



# اليوم و الغد

#### • مظلة لالة التصوير •

من أصعب الأمور على المصورين وخاصة الهواة منهم الذين لا يملكون أدوات مكلفة أن بقوموا بالتصوير العادي أو السيئائي في جو ماطر عاصف، فلا بد للتصوير في مثل هذه الحالات من استعدادات ووسائل خاصة. وقد تخصصت شركة (EWA) في إنتاج أجهزة زهيدة الثمن للهواة. وآخر اختراع ظهر في السوق عبارة عن مظلة واقية من البلاستيك الشفاف يمكن أن توضع على (الكاميرا) بحيث لا يصببها البلل وتسمح بالتصوير تحت المطر.



برساس ]

#### وفاة كينيث تينان

عن عمر يناهز الثالثة والخمسين توفي الناقد الإنجليزي «كينيث تينان»، وقد شعفل في حيساته منصب المديس الأدبي للمسرح الوطني، وكانت له منزلته في ميدان النقد المسرحي، وظهر بمكانة محسازة بين الأوساط الأدبية والفنية، فلقد اعتبره كثير من النقاد أعظم ناقد تأثيراته الجالية والنظرية التي استبدل من خلالها التعلق بمظاهر الحباة الأرستقراطية السائدة في المسرح الإنجليزي بواقعية جديدة عبر دراساته لكتاب جدد قدموا اسهامات كبيرة في تغيير الحياة المسرحية الإنجليزية الحديثة أمنال «جون اوزبورن» و «أرنولد ويسكر» و «هارولد بنتر» وغيرهم من جيل كتاب المسرح الذين ظهروا في الخمسينات، ومن المعروف بأن «كينيث» ولد عام ١٩٢٧م.

#### \* أحدث الكتب \*

● «التصوير والجتمع»، تأليف جيزيل فرنيند، صدر في لندن.

#### \* أحدث الكتب \*

- الإسلام إزاء التحدي ، تأليف الدكتور جاك بيرك ،
   صدر عن دار غالمار بباريس .
- «ما قبل التاريخ»، ناليف جاك جيلان، صدر في باريس.
- الألم ، تأليف روبير أشدريه ، صدر عن دار غاليمار بباريس .

# عدسة صقيلة يزيد فظراها عن المثر

قامت شركة Schott لصناعة العدسات العلمية ، بتطبيق عملية صهر طويل على الدخواج المجري المسلم ما ب ٧ ٧ ) . BK7.

واستطاعت إنتاج عدسات قبطر الواحدة منها هذه (۲۰۰) مم وسماكتها (۲۰۰) مم وزجاج هذه العدسات متناسق ومتجانس بشكل لم يسبق للصناعة أن عرفته ، إذ لم يكن بالإمكان الحصول على تجانس كامل إلا بعمليات معقدة ، وتستخدم هذه العدسات المتجانسة في

أغراض علمية خاصة مثل المصافي الضوئية الملونة ، وعمليات استقطاب النور في أشعة الازر وكذلك في عمليات الإندماج النووي .

وهكذا يساهم هـذا النوع من العـدسات في تطوير مصادر الطاقة الجديدة .







\* د، حسن طالف \*

«قصص عربية قصيرة»، ترجمة سعد البزار، صدرت
 عن مجلة أور بلندن وضمن منشوراتها، وهي ترجمة لعدد من القصص
 القصيرة العربية لعدد من القصاصين.

## ايطانيا

#### موويس ومعائذة بالنكايدللا

#### معرض للفنائين العرب

أتيم في (روما) معرض للفنائين العرب بقاعة (كانوفاتشو)، وقد حوى المعرض مجموعة من (١٢٠) لوحة ومنحوتة لأربعين فناناً من غتلف البلدان العربية، وقد نظم هذا المعرض بواسطة مكتب الجامعة العربية (بروما) وبالتعاون مع السفارات هناك.

#### المدينة والريف في الأدب العربي الحديث

ذلك مر عنوان ندوة دعا إليها معهد دراسات البحر الأبيض المتوسط الذي يتخذ من (روما) مقرأ له كل من نجيب محفوظ، الطيب الصالح، نازك الملائكة، أدونيس، الدكتور لويس عوض، جبرا إبراهيم جبرا، وقد عقدت هذه الندوة خلال شهر المجموع المرادي الم

# أسيانيا

#### قاموس عربي حديث

قام أحد أساتذة اللغة العربية في جامعة (كاولاينا الشهالية) الإسبانية «خوليو كورتي» وهو إسباني، بتأليف قاموس عربي حديث يضم مئة وتسعين ألف لفظة، جامعاً فيه المفردات التي يستخدمها الرجل المثقف خلال القرئين التاسع عشر والعشرين في العالم العربي، وكذلك اللغة التي تستخدمها حالياً الصحافة المكتوية من العراق شرقاً حتى المغرب غرباً ومن سورية شمالا إلى السودان جنوباً.

#### سرويسرا]\$

#### معرض فني عن عسير

أقام الدكتور (حسن طافش) \_ وهو أستاذ يعمل بكلية التربية بأبها التابعة لجامعة السرياض \_ معرضاً عن الستراث الشعبي وطراز المباني والمناظر الطبيعية بمنطقة عسير، احتوى المعرض على عدد (٤١) لوحة زيتية ومائية، وقد أقسم نحست إشراف المكتب التعليمي بسويسرا، استمر قرابة الشهر.

# 

#### معرض فنسى

أقيم في (تايبيه) معرض فني لعدد من الفنائين السعوديين الذين قاموا بزيارة للصين ، وقد عرض فيه العديد من اللوحات التي تمثل التراث الشعبي ، وكذلك التطور الذي تعيشه المملكة العربية السعودية .

#### روسيا ا

#### \* أحدث الكتب \*

 الإسلام والمسلمون في البلد السوفياتي»، تأليف المفتى ضياء الدين باباخان (رئيس الإدارة الدينية لمسلمي آسيا المسطى وكازاخستان)، صدر عن دار التقدم بموسكو.



#### بعتام: محمود شاكر

يشكل المسلمون في العالم ثاني مجموعة عقيدية من حيث العدد بعد النصارى ، إذ يقذر عددهم مجوالي تسعيانة مليون نسمة ، وهو ما يزيد على خسس سكان المعمورة الذي زاد على اربغه متيازات إتسان ، وتعيش اعلبيتهم على أرض العالم الإسلامي الذي تزيد مساحته على ربع مساحة الأرض جميعها ، وبذا فهم حتى الأن لا يشكلون الرقم الدي يتناسب مع ما يحتلون من مساحة على الرغم من إن تنابيهم يفوق تزايد أية مجموعة ثانية .

بعيش أكثر من ثلثي المسلمين اليوم على أرض يُتمم بعضها بعضاً ، وهو ما يعرف بالعالم الإسلامي وهو الذي تبلغ نسبة المسلمين في أية دولة أكثر من ٥٠٪ من سكانها ، وبذا فأرض المسلمين مجتمعة بعضها مع بعض ، على حين أن النصارى البالغ عددهم أكثر من مليار وربع المليار يقطن نصفهم في أوروبا ، وثلثهم في أميريكا وبين الجزءين مساحات مائية واسعة يزيد عرضها على آلاف الكيلومترات ، ويتوزع الباقي في أرجاء القارات الثانية .

#### موقع العالم الإسلامي

يقع العالم الإسلامي في **البر القديم** فيشغل أكثر من ثلث مساحة

آسيا وثلثي مساحة إفريقية على حين لا يشغل إلا رقعة محدودة من قارة أوروبا تمتد على أرض ألبائيا وحوض نهسر الفولغا وشبه جزيرة القرم، وتمند أرض العالم الإسلامي من المحيط الأطلسي في غرب إفريقية إلى المحيط الهادي في شرق آسبا، ومن جنوب خط الاستواء والمحيط الهندي إلى خط عرض ٥٥٠ ثمالا في بلاد التتار، وهذا الجزء من المعمورة بتوسع دائم مع انتشار الإسلام، فكلها زاد اعتناق الناس هذا الدين توسعت أرضه، إذ إن العالم الإسلامي عالم فكرة لا علم حدود إذ ليس له حدود طبيعية يتوقف عندها لا يتعداها كها هي الحال في الدول ذات الحدود الطبيعية، وفي الوقت نفسه قد نتراجع أرضه الخال في الدول ذات الحدود الطبيعية، وفي الوقت نفسه قد نتراجع أرضه الأندلس في القرون التي خلت، وجزر البحر الأبيض المتوسط.

#### توزيع السكان المسلمين

يقدر عدد سكان العالم الإسلامي اليوم بـ ( ٧٢٥) مليون نسمة ، يشكل المسلمون بينهم أكثر من ٨٩٪ من السكان ، إذ يصل عددهم إلى ( ٢٥٩) مليون نسمة ، أما الباقي فهم أقليات يسكنون بين ظهرانيهم ، وهم من النصارى واليهود والوثنيين والبراهميين والبوذيين والكونفوشيين وديانات أخرى ، فهم أقليات متعددة لا مجموعة متضامنة منسجمة في العقيدة .

يعيش ثلثا المسلمين في آسيا ، ويتوزعون في ( ٢٩ ) دولة أكثرها مستقل ، ونبلغ نسبتهم في هذه القارة ٢٧ ٪ من السكان ، ويقطن الثلث الباقي في إفريقية ويتوزعون في ثلاثين دولة ، إلا أنهم يشكلون ٩٥ ٪ من سكان هذه القارة لذا نستطيع أن نقول : إن إفريقية قارة مسلمة ، ويقم عشرون مليونا في القارة الأوروبية ، ولا يوجد سوى ألبانيا دولة مستقلة إلا أن أكثر الباقي إنما هم من سكان حوض الفولغا حيث توجد سبع جهوريات ذات استقلال ذاتي ، وترتبط بحوسكو مباشرة ، وهذه الجمهوريات هي : تتاريا ، وباشكييا ، وأدمورت ، وموردوف ، والجوفاش ، وماري ، واورنبورغ ، هذا بالإضافة إلى شبه جزيرة القرم .

ويعيش مع المسلمين أعداد من النصارى بصل عددهم إلى (٣١) مليوناً ويشكلون ٩٠٠٪ من سكان العالم الإسلامي، ويتوزعون بشكل متساو تقريباً بين آسيا وإفريقية، وهناك ستة ملايين من النصارى في قارة أوروبا يقيمون في بلاد المسلمين.

ويقيم مع المسلمين ثلاثة ملايين من اليهود أي يشكلون ٣٠,٠٪ من سكان العالم الإسلامي، ثلثاهم في آسيا والباقي في أوروبا وإفريقية، ويحاول اليهود التجمع في فلسطين التي أضحت تضم ما يقرب من هذا الرقم إذ جاءتها أعداد من أوروبا وأمبريكا والاتحاد السوفييتي، ومدت اليهود بإمكانات فكرية وطاقات كبيرة من العلم ورؤوس الأموال الضخمة، هذا وإن أكثر اليهود الذين كانوا في البلاد العربية قد انتقلوا إلى فلسطين بطرق مشروعة أو غير مشروعة، ذهبوا وهم في سني العمل والإنتاج، وخلفوا وراءهم العاجزين وأصحاب المصالح لغايات معروفة.

ويسكن مع المسلمين أحد عشر مليوناً من الوثنيين، ثلثاهم في إفريقية في المناطق الجنوبية من العالم الإسلامي من تلك القارة، والباقي في آسيا في الجزء الجنوب الشرقي من هذا العالم في هذه القارة أي في أندونيسيا وماليزيا، وتبلغ نسبة هؤلاء الوثنيين ٢,٢٪ من سكان العالم الإسلامي.

ويقطن ثلاثة عشر مليوناً من البراهميين ، وبذا تبلغ نسبتهم ١,٥ ٪ من السكان ، وكلهم في آسيا إذ إن إفريقية لا يوجد فيها أحد يعتنق هذه الديانة إلا إذا كان قد هاجر إليها من جنوب شرقي آسيا .

ويعيش مع المسلمين أيضاً سيعة مسلايين مسن السكونفوشيين، والكنفوشية ديانة أهل الصين، وتقوم على تقديس أفكار كونفوشيوس وعبادة الآباء والأجداد، وتبلغ نسبة أصحاب هذه الديانة ما يقرب مسن ٩٠٠٪ من سكان العالم الإسلامي.

وهناك ثلاثة ملايين من البوذيين ، وثلاثة ملايين آخرين مسن أصحاب ديانات أخرى من بدائيين وغيرهم ، وتشكل كل مجموعة ٣٠٠٪ من السكان ، وعلى هذا يكون في العالم الإسلامي :

| ۸۹ ٪ من السكان   | ويشكلون | مليونأ | 209 | المسلمون    |
|------------------|---------|--------|-----|-------------|
| ٦,٥٪ من السكان   | ويشكلون | مليونأ | 22  | النصارى     |
| ۰,۳٪ من السكان   | ويشكلون | ملايين | ٣   | اليهود      |
| ١,٢٪ من السكان   | ويشكلون | مليونأ | 11  | الوثنيون    |
| 1,0% من السكان   | ويشكلون | مليونأ | ۱۳  | البراهميون  |
| ۹,۰% من السكان   | ويشكلون | ملابين | ٧   | كونفوشيون   |
| ۴,۳٪ من السكان   | ويشكلون | ملايين | ٣   | بوذيون      |
| ۴,۳٪ من السكان   | ويشكلون | ملايين | ٣   | دیانات أخری |
| ٧٢٧ مليونا ١٠٠٠٪ |         |        |     |             |
|                  |         |        |     |             |

وبالمقابل من هذه الأقليات التي تعيش في العالم الإسلامي فإن هناك أقليات مسلمة تعيش خارج حدوده وأكثرها تقيم بجوار بلاد المسلمين إلا أن الحدود السياسية هي التي فصلت بين هـؤلاء المسلمين وبين إخوانهم في الأمصار الإسلامية . وإذا كان عدد الأقليات غير المسلمة في العالم الإسلامي لا ينجاوز الثمانين مليوناً فإن الأقليات المسلمة خارج حدود العالم الإسلامي نبلغ أكثر من ضعف هــذا الرقم إذ يصل عددها إلى ١٦٢ مليوناً ، وأكثر هذه الأقليات تقم في قارة آسيا وأعظمها في بلاد الصين والهند والفيليبين وتايلاند ، ولا توجد دولة لا تضم عددا من المسلمين ، ويصل تعداد الأقليات المسلمة في قارة آسيا إلى ١٣٣ مليوناً ، أما في إفريقية فيزيد عدد هذه الأقليات على ١٧ مليوناً أكثرهم يقيم في المناطق المناخمة لأمصار العمالم الإسمالامي، وكلما ابتعدنا نحو الجنوب قلت نسبة المسلمين، وهني تصل إلى ثلث مجموع السكان تزيد قلبـــلاً أو تنقص قليـــلاً في كل مـــن أوغنــــدة . وموزانبيق ، وكينيا ، ومالاغاشي ، ومالاوي ، وبورندي ، والغابون، وغانا، وليبيريا، وغينيا الاستوائية. أما في أوروبا فلا تقيم أقليات كبيرة إذ لا يتجاوز عددها سبعة ملايين معظمها يعيش في يوغوسلافيا التي تبلغ نسبة المسلمين فيها ١٥٪، وبلغارية التي يسكن فيها ١٤ ٪ من المسلمين من سكانها ، وهناك ثلاثة مسلايين في أمريكا موزعين على بلدان القارة ، وما يقرب من ملبون يفيم في جزر قارة أوقيانوسيا المتناثرة في المحيط، وإن كانت دولة أوستراليا ناخذ العدد الأكبر منهم لكثرة سكانها على حين يقل القاطنون في بقية الجزر .

#### الأقليات المسلمة

وعلى هذا تتوزع الأقليات المسلمة في القارات على الشكل التالي:

| سياآ                                                 | Millim iğil | מומאמיי, או אמ , שי |
|------------------------------------------------------|-------------|---------------------|
| إفريقية .                                            |             | 17,000,000          |
|                                                      | في قارة     | ٧,٠٠٠,٠٠٠           |
| أميريكا .                                            |             | ۳,۰۰۰,۰۰۰           |
| أوقبانوسبا .<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | في فارة<br> | ١,٠٠٠,٠٠٠           |
|                                                      |             | 177,,               |

ويجب أن نلاحظ أن أكثر الإحصاءات في العالم تحاول أن تقلل من شأن المسلمين ونسبتهم وبخاصة في المناطق الميوعية يعدون فيها أقليات، وفي آسيا وأوروبا تحاول الدول الشيوعية أن تخفض أعدادهم لسياستها الخاصة التي تقوم عليها، وفي إفريقية لسيطرة النصارى على كثير من الحكومات وليس في مصلحتها إلا إنقاص عدد المسلمين لبقانها في الحكم، وهذا شأن الدول الاستعمارية في آسيا وإفريقية وفي كل بقعة حلوا فها.

إن هذه الأقليات المسلمة التي تعيش خارج نطاق العالم الإسلامي لنعد الدعم الأول لقضايا المسلمين واللسان الناطق باسمها داخل البقاع التي تقيم فيها، وتكون كذلك على فدر تمسكها بالإسلام ومعرفتها بأحكامه، وهذا يعود إلى معرفتنا نحن بها وبأوضاعها ومشكلاتها ثم مساندتها في قضاياها وإمدادها بالمعونات الفكرية والمادية.

ويمتاز العالم الإسلامي بأن سكاته يرتبطون بعضهم مع بعض بعقيدة واحدة على خلاف أصحاب العقائد الذين تـوجد بينهم خلافات كبيرة فالنصرانية يوجد بين أنباعها نباين كبير في التصور الـديني وطبيعة السيد المسيح والأناجيل المتعددة والطقوس وما إلى ذلك من شعائر وأمور دينية على عكس المسلمين فإنهم جميعاً أصحاب فكر واحد وعقيدة واحدة ، وما يوجد بين أهل السنّة والشيعة لا بكاد يذكر بين ما يـوجد عنـد النصـارى

من كاثوليك وأورثوذوكس وبروتستانت ونساطرة و. . . صحيح أن هناك خلافات ما بين السنّة والشيعة إلا أنها تكاد تكون في أمور فرعية ، ولربما كان هناك أمور يجدر الوقوف عليها إلا أن أصحابها الذين بظهرون التقية الله يحدون يطرحون به . ومع المسلم الله يكدون يطرحون العلم المسلم الله يكدون يطرحون الها ومع المسلم الله يكدون يطرحون اللها الله المسلم اللها المسلم اللها الها اللها اللها ا

العظمى من سكان العالم الإسلامي وتصل نسبتهم إلى ٩٣,٨٪، ويؤلف الشيعة الرقم الباقي وهو ٢,٢٪. ويوجد الشيعة في آسيا فقط اما أفريقية فلا توجد الشيعة فيها إلا من كان قد هاجر إليها، ولعمل أهم البلدان التي يتركز فيها الشيعة هي:

| 7,78           | ويشكلون | لدهم ۲۱ مليوناً       | إيران ويبلغ ء           |
|----------------|---------|-----------------------|-------------------------|
| 7.14           | ويشكلون | لدهم ۷ ملایین         | <b>باكستا</b> ن ويبلغ ء |
| 7, 5 •         | ويشكلون | لدهم ٥ ملايين         | العراق ويبلغ ء          |
| % <b>9</b> A   | ويشكلون | لدهم ۳ ملايين         | طاچكستان ويبلغ ء        |
| 7.40           | ويشكلون | ۵۳۳۳ ملیون ۲۰۰۳ ملیون | u siysii — — ijudi      |
|                |         | ددهم ۳ ملايين         | بقية البلاد وببلغ ع     |
|                |         |                       |                         |
| % <b>٦,</b> ٢  | ويشكلون | ٤١.                   | مجموع الشيعة            |
| من السكان      |         |                       | في العالم الإسلامي      |
| % <b>9</b> ٣,٨ | ويشكلون | 117                   | مجموع السنئة            |
| من السكان      |         |                       | في العالم الإسلامي      |
|                |         |                       |                         |
|                |         | 907                   | مجموع المسلمين          |
|                |         |                       | في العالم الإسلامي      |
|                |         |                       |                         |

أما المجموعات المتعددة الأخرى التي تدتعي الإسلام ظاهراً فإنها تنحصر في رقع صغيرة من الأرض ، ولا يزيد عددها على ثلاثة ملايين ، وإن كان لها دور في بعض البلدان ، وهم بهذا الرقم لا تصل نسبتهم إلى ١/٢ بالمائة ، وهذا الرقم لا ينظر إليه عادة ، وبيذا يكون سكان العالم الإسلامي منسجمين بعضهم مع بعض في العقيدة والتصورات الدينية بصورة كاملة ، وبذا فهم يؤلفون أمة واحدة . فالأمة مجموعة من البشر بعقيدة واحدة .

#### لغة المسلمين

إن العادات والتقاليد الموجودة في أرجاء العالم الإسلامي جميعها إنما تنبع من العقيدة لذا فهي واحدة وأنى سار المرء يجـد هـذه العـادات مـع بعض التغييرات التي جاءت عليها مع الزمن . ويمكن أن نضيف إلى هـــذا أن أكثر سكان العالم الإسلامي يعرفون اللغة العربية حبث هي لغة القرآن كتابهم جميعاً ولغة العبادات، إذ لا تصح عبادة امرئ من أيـة مجموعة كان إلا باللغة العربية لذا فهم حريصون على نعلمها سواء أكان ذلك في المدارس والجامعات على أنها لغة ثـانية أم بـالتلقين والمدارس الدينبة وعند المشايخ وفي حلقات العلم على أنها لغة الـدين ، وقــد كانــت السائدة والشائعة في أنحاء العالم الإسلامي كلها عندما كان للمسلمين دورهم ، فلم نشأت العصبيات القومية ، وقامت كل مجموعة تدعو فلا داعي لوجودها ، عندها ضعفت اللغة العربية وفقدت مركزها الأول الذي كانت تحتله ، ومع ذلك فقد بني حرفها هـ و المعمـول بــه في أكثر اللغات التي عرفت في العالم الإسلامي شأن التركية والفارسية والبشستو في بلاد الأفغان والأوردو في باكستان ولغـة انـدونيسيا والمالـبزيين وغــيرهـم، وعندما جاء الاستعمار وسيطر على العالم الإسلامي فكريأ بعد سيطرنه

السياسية عمل على تغيير الأحرف العربية من عدد من اللغات ، كان أوضا من اللغة التركية التي بدّها مصطفى كهال بعد إلغائه الخلافة وعندها تجرأ الاستعبار على ذلك ، فغير الهسولنديون كتابة اللغنة الأنسدونيسية والروس كتابة لغات أواسط آسيا من أشراك وداغستان وشاشان وشراكس وتتار وغيرهم ، ولا تزال بقية اللغات إلى اليوم تكتب بالحرف العربي مثل لغة جنوبي الفيليبين وفطاني والأوردو والبشتو والفارسية .

#### دور التاريخ الإسلامي

وإلى جانب اللغة يقف التاريخ الإسلامي الذي له صفة التقدير ونظرة الاحترام من جميع سكان العالم الإسلامي ويدرس في كل أرجائه، كما أن كل مصر يدرس تاريخ دخول الإسلام إليه. وهذا كله ما يجعل أقوى الروابط تشد المسلمين في العالم بعضهم إلى بعض.

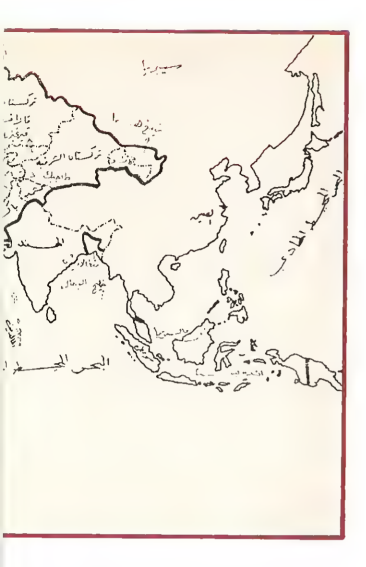
يعد الإسلام البشر كلهم من سلالة واحدة ﴿ ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين . ثم جعلناه نطفة في قرار مكين . ثم خلقنا النطفة علقة فخلقنا المعلقة مضغة فخلقنا المضغة عظاماً فكسونا العظام لحما ثم أنشأناه خلقاً آخر فتبارك الله أحسن الخالقين هن، ، وقال تعالى: ﴿ الذي أحسن كل شيء خلقه وبدأ خلق الإنسان من طين . ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين هن. .

ويعد الإسلام أصل البشر واحداً ، ابتدا بخلق آدم عليه السلام ، ثم توزع الناس من بعده وتفرقوا في الأرض فأشرت فيهم البيثات فأعطتهم ألواناً حسب حرارتها ، وأثرت على أجسامهم فأعطتهم ملامح خاصة وطبعتهم بسيات معينة ، وتطورت لغة كل جماعة حسب الأشياء الموجودة في بيثتها والتي أعطتها أسماء خاصة وعرفتها بها دون غيرها ، وبهذا التوزع الجياعي وجدت الألوان الحالية والعروق المعروفة والشعوب الموجودة واللغات القائمة .

#### أجناس العالم الإسلامي

يضم العالم الإسلامي مجموعة من العبروق والألبوان والشبعوب، فالإسلام لا يختص بعرق دون آخير، ولا بجنس، ولا بلون، ولا بقوم وإنما يشمل الناس كافة، ولا بقاضل بين هنذه المجمسوعات، ولا يجيز إحداها عن الأخرى، إذ يرفض الإسلام كل ما ينشأ عن فوارق البيئة من لون أو لجنس أو ثروة،

يشمل العالم الإسلامي مجموعة القوقازيين التي تتشر في جنوب غربي آسيا وشمالي إفريقية ومنطقة القوقاز، ومجموعة المغول التي تسوجد في جنوب شرقي آسيا وأواسطها وتركيا، ومجموعة الزنوج التي تتكاثر في إفريقية المدارية والاسنوائية.

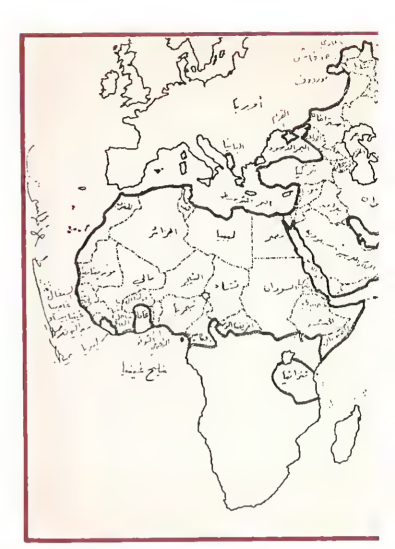


يضم العالم الإسلامي العسرق الآري الذي يعيش أتباعه في الأفضان وإيران والقوقاز، وينطن الساميون في جنوب غربي آسيا وشمالي إفريقية، وينتقل الحاميون في شرقي إفريقية وجهات محدودة في شمالها.

وتننشر على أرض العالم الإسلامي عدة ألىوان فىالأسود لـون الـزنوج والأصفر لون المغول والأتراك، والأبيض لون بقية الجماعات.

وتنسب إليه عدة أقوام وشعوب من عرب ، وتسرك ، ومغلول ، وفرس ، وهنود ، وماليزيين ، وفولاني ، وهاوسا ، وبالتو ، وأحباش ، ومالدنيغ وغيرها كثير ، وقد اختلطت هذه الشعوب والأقوام كلها بعضها مع بعض إذ إن الإسلام هو الذي بجمع بين أبنائها ويلوحد بلين أفرادها ولا فضل لعربي على أعجملي إلا بالتقوى ولا لأبيض على أسلود إلا بالتقوى .

ولما كان الإسلام يقوم على المساواة فإنه يحارب فكرة الحرب بين الأمم، والنزاع بين الشرق والغرب، والقتال بين الأجناس، والصراع بين العروق، وإنما يدعو فقط إلى الجهاد الذي هو قتال الظلم والطغيان والاستبداد والوقوف في وجه



الدعوة والحرية الدينية ، ومن هذا المنطلق فإن الإسلام بعيد عن الخلافات التي قامت أو تقوم باسم الشرق والغارب والصراعات التي حدثت بين الأمم فهو ليس شرقياً ولا سامياً ولا أبيض وإنما للناس جميعاً ، ويرفض زج أتباعه في هذه الدوامة كها يحلو لبعض المؤرخين أن يفعلوا ذلك ليقف الغربيون ضده ، وليحاربه الآريون ، وليبتعد عنه الزنوج .

والإسلام فوق اعتباره المساواة بين بني البشر فإنه يكرم هذا الخلوق اياً كان نوعه أو جنسه أو عرقه أو لونه أو عقيدته ﴿ ولقد كرمنا بني آدم و هلناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير بمن خلقنا تفضيلاً هن ولقد استخلف الله الإنسان في هذه الأرض ليعمرها ويستنمر خيراتها وسخر له كل ما في هذا الكون ليستطيع أن يقوم بواجبه .

والإسلام يقدم الخير للبشر جميعاً ، فبحرّم العمل غير المنروع ، وما فيه ضرر للناس من احتكار وغش وربا ، وينهى عن السؤال ، وهذا ما يستدعي عدم وجود البطالة ، والدولة مسؤولة عن ذلك وعليها معالجتها . سواء بالبحث على العمل والترغيب فيه ، أم بمنع الجلوس بسلا عمسا

وفرض العقوبات على العاطلين ومالاحقتهم ، وقد تشدخل الدلولة الإسلامية في بعض الأعمال فتوجهها لما فيه مصلحة الأمة والخير العام لبني البشر ، وتطلب توزيع المعامل ، وتجبر أصحاب المعامل على توفير النواحي الصحية في بناء معاملهم ، وتأمين حقوق العمال .

والإسلام لا يعترف بوجود طبقات ، وكل طبقة جزء من المجتمع ، ولا يكون التفاضل بالغنى والثراء ، أو بنوع العمل الذي يقوم به صاحبه سواء أكان إداريا أو يدويا ، محترماً أو وضيعاً وإنما التفاضل بالتقوى ثم بالإخلاص في العمل ، وكل ما يؤدي الإنسان من عمل إنما يقصد خير الامة أولا ثم بني البشر جميعاً ، وكل هذه الجوانب تبق نظرية إن لم توجد جماعة تحملها وتطبقها وعندها تبدو صلاحيتها وفعاليتها ، وهذا دور الدولة المسلمة أو الجاعة التي تتولى شؤون المسلمين في البلاد التي توجد فيها أقلبات مسلمة أو حكومات غريبة عن عقيدة السكان .

والمسلمون يستطيعون أن يقدموا الخير للعالم كله لكارة أعدادهم ح كها سبق أن تكلمنا حكما ويملكون إمكانات كبيرة من رؤوس الأموال التي هي عصب الحياة ، ويعيشون على أراض واسعة تحتل وسط العالم ، وتتحكم بممراته البحرية ومراكزه التجارية ، وتنتج الخيرات الكثيرة ، وتدفن في الراها الكنوز ، وتحوي أرضها النفع العميم .

#### منتجات العالم الإسلامي

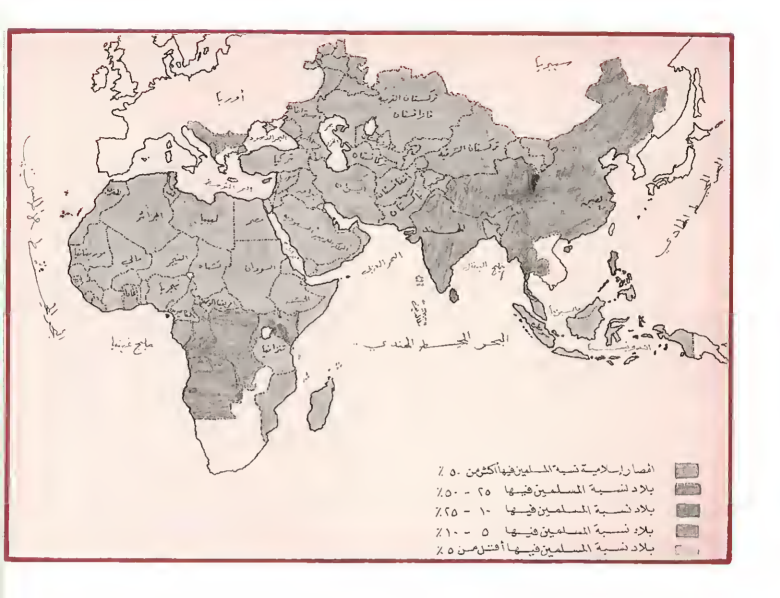
وتقدم البلدان الإسلامية التي يعيش عليها المسلمون اليوم منتجات زراعية كثيرة ومتنوعة نتيجة لتباين المناطق المناخية الموجودة فيها ، إذ ذكرنا أن العالم الإسلامي يمتد من جنوب خط الاستواء وحستى درجة العرض ٥٥ شمالا ، فتقدم البلدان الإسلامية ١٣ ٪ من إنتاج القمح في العالم وهو الغذاء الأول لبني البشر وتعد مناطق أواسط آسيا وتركيا وباكستان وإيران وأفغانستان ومصر والجزائر والمغرب وسورية والعراقي أهم مناطق زراعته ، ويحتل العالم الإسلامي المرتبة الثانية بإنتاج القميح بعد روسيا ، إذ يقدم ٣٨ مليون طن .

وتعطي البلدان الإسلامية ٣٩ مليون طن من الأرز الذي يعد الغذاء الرئيسي لكثير من شعوب العالم. وبذا تحتل المرتبة الثالثة في العالم بعد الصين والهند وتقدم نسبة ٣، ١٤٪ من الإنتاج العالمي، وأهم مناطق إنتاجه أندونيسيا وبنغلاديش وباكستان ومصر وماليزيا.

وتنتج ٨ ملايين طن من الذرة ، وتحتل بـذلك المرتبـة الخـامسة في العالم بعد الولايات المتحدة وروسـيا والـبرازيل والمكسـيك ، وتعـطي ٣٪ فقط من الإنتاج العالمي ، وتعد أنـدونيسيا ومصر ونيجـيريا أهـم منـاطق زراعتها .

وتنتج ٤٠ مليون طن من قصب السكر ، وتحتل بـ قلك المرتبــة النالثة في العالم بعد الهند والبرازيل ، وتعطي ٩٪ مــا يقدم العالم ، وأهــم مناطق زراعته بنغلاديش وأندونيسيا ومصر .

وتعطي كميات من الشمندر السكري تقدر بـ ١٢ مليون طن تحتل بها المرتبة السادسة في العالم، وتعد تركيا ومناطق تركستان من أهـم



البلدان في العالم الإسلامي التي ننتج هذه المادة ، وتعادل هذه الكمية ٥٪ من إنتاج العالم أجمع .

وتكاد تقدم ٩٩٪ من إنتاج التمور في العالم ، وتأتي هـذه المادة مسن العراق والمملكة العربية السعودية وإيران ومصر والجزائر والمغرب وتسونس وليبيا والسودان وموريتانها .

وتعطي ١/٣ مليون طن من زيت الزيتون، وتحتال بذلك المرتبة الثانية بعد إيطالية، وترتفع أحياناً إلى الأولى، ولكنها نعمد أول البلدان تصديراً لهذه المادة، وأهم مناطق إنتاج هذه المادة تركية وثونس وسورية والمغرب ولبنان ولبيها والأردن.

وتقدم ١/٢ مليون طن من البين ، وهـو مـا يعـــادل ١٢,٥ ٪ مــن الإنتاج العالمي ، وتحتل بذلك المرتبة الثانية بعد الـبرازيل ، وتعـد بلــدان ساحل العاج وأندونيسيا والحبشة وتانزانيا ثم اليمن من البلدان المنتجـة لــه قي العالم الإسلامي .

وتعطي ١٠٠,٠٠٠ طن من الشاي ، وتحتل بذلك المرتبة الرابعة في العالم بعد الصين والهند وسيلان ، وهذا الإنتاج يعادل ٧٪ من الإنتاج

العالمي، وأهم البلدان المنتجة لهذه المادة أندونيسيا وبنغلاديش.

وتحتل المرتبة الأولى في العالم بإنتاج الكاكاو بتقديم ٧٥٠,٠٠٠ طن، وتعطي ٤٨ ٪ من إنتاج العالم، وأهم مناطق إنتاجه نبجيرية واندونيسيا والداهومي (بنين) وماليزيا وسيراليون والتوغو وساحل العاج والكامرون.

كها تحتل المرتبة الثانية في العالم بإنتاج جوز الهند (النارجيل) بعد الفيليبين ، إذ تعطي ١,١٥٠,٠٠٠ طن ، وتمثل ٣٥٪ من إنتاج العالم وأهم مناطق زراعته أندونيسيا وماليزيا وجزر المالديف وزنجبار والداهومي (بنين).

وتتربع على المرتبة الأولى بإنتاج النخيل السريتي حبث تقدم المربة على المرتبة الأولى بإنتاج النخيل السرقم المربة من إنساج العالم ويزرع بشكل رئيسي في نيجيريا وأندونيسيا والسداهومي (بنسين) وماليزيا وسيراليون والتوغو وساحل العاج والكامبرون.

وتحتل المرتبة الاولى أيضاً ب**إنتاج المطاط،** وبمثل إنتاجها المقسدر ممليوني طن ٨٠٪ من إنتاج العالم، وتعد ماليزيا وأندونيسيا ونيجيريا أهسم

لناطق إنتاجه .

وتحتل المرتبة الأولى بإنتاج الفلفل والكينا ويقية التوابل، وتعد أندونيسيا أهم مناطق إنتاج هذه المواد.

وتنتج البلدان الإسلامية ٤٣٪ من إنتاج القطن في العالم إذ يقدر إنتاجها بسبعة ملايين طن وتحتل بذلك المرنبة الأولى بين بلدان العالم، وأهم مناطق إنتاجه هي : أوزيكستان من جمهوريات تركستان وباكستان ومصر وينغلاديش، وطماجكستان وتركهانستان وأذربيجان وقيرغيزيا وقازاقستان وتركيا وسورية والسودان وإيران.

وفي الوقت نفسه تحتل المرتبة الأولى **بإنتاج بذرة القطن** إذ تعملي ٤٠ ٪ من إنتاج العالم من هذه المادة .

وتعطي ٧٥٪ من إنتاج مادة الجوت التي تقدم بنغلاديش ٧٥٪ منها من إنتاج العالم.

وأما الفول السوداني فتحتل المرتبة الأولى بين بلدان العالم وتقدم ٢٧ ٪ من إنتاج الأرض حيث تعطي ٣,٧٥ مليون طن ، وينزع في نيجيريا والسنغال والسودان وأندونيسيا ومالي وغامبيا والنيجر .

وتقدم كميات كبيرة من الفواكه وبخاصة الحمضيات والعنب والمشمش والموز والأناناس والمانغو.

وتعد البلدان الإسلامية غنية بغروتها الغابية المتوفرة بشكل خاص في البيئة الاستوائية مثل أندونيسيا وماليزيا والسودان وتانزانها ، وفي المنطقة المعتدلة الدفيئة مثل بلاد المغرب وبلاد الشام ، وتحنل المرتبة الثالثة بالثروة الغابية بعد الاتحاد السوفييتي والولايات المتحدة .

أما الثروة السمكية فهي لا تزال قليلة بعد في العالم الإسلامي إذ لا تزيد على ٦٪ من إنتاج العالم حيث تعطي ١,٨ مليون طن ، وتـأتب معظمها من أندونيسيا وباكستان والمغرب وماليزيا ومصر.

وفي البـلدان الإسلامية ٢٠٠ مليون رأس من الأغنـام:، ويمثل هــذا

الرقم ٢٠٪ من عدد القطيع في العالم ، مع العلم أن عدداً منها من النوع الممتاز الذي يعرف باسم (كراكول) أو (استراكان) ويوجد في بلاد الأفغان وبلاد الطاجيك ، ويأتي على طليعة دول العالم الإسلامي في تربية الأغنام : تسركيا - قازاقستان - إيران - أفغانستان - المغرب - العراق - أوزبكستان - السودان - قيرغيزيا - الجزائر - سورية .

ويتناقص ترتيب البلدان الإسلامية بالنسبة إلى الأيقار إلى المرتبة الرابعة بعد الهند والولايات المتحدة والسبرازيل، وتسربي بلسدان العالم الإسلامي ٨٦ مليون رأس وهو ما يمثل ٨٠,١٪ من عدد القطيع العالمي، ويأتي في طليعة الدول: السودان \_ وياكستان مع بنخلاديش وقازاقستان وأندونيسيا.

أما بالنسبة إلى النطاقة فإذا كانت البلدان الإسلامية قليلة الإنتاج بالنسبة إلى الفحم حيث لا تعطي إلا كميات ضئيلة منه لا تتجاوز (٦٥) مليون طن ، وهذا الرقم لا يعطي إلا نسبة صغيرة بالنسبة إلى إنتاج العالم الذي يصل إلى ملياري طن ، إلا أن البلدان الإسلامية تقدم ٢٠٪ من إنتاج العالم من النفط، وهبو المادة المعتبرة السوم والأساسية بالنسبة إلى الصناعة ووسائل النقل ، وأكثر من هذه النسبة من الاحتياطي ، وتعد دول الخليج العربي ومنطقة بحسر الخيزر ثم مكامن الصحراء الكبرى في ليبيا والجزائر ثم نيجيريا وأندونيسيا أهم البلدان المنتجة والمصدرة للنفط . ثم هناك الغاز الطبيعي الذي يكثر في إيران المنتجة والمول الأخوى المنتجة

كما تقدم البلدان الإسلامية كميات كبيرة من بقية المعادن النافعة والثروات وأهم هذه المواد موضحة في الجدول التالى:

| * | * | * |
|---|---|---|
|   |   |   |

| المرتبة العالمية | نسبة الإنتاج | إنشاج البلدان   | الإنتاج العالمي | المادة   |
|------------------|--------------|-----------------|-----------------|----------|
|                  |              | الإسلامية بالطن | بالطن           |          |
| ٣                | X 1 Y        | ۲۸,۰۰۰,۰۰۰      | 70.,,           | الحديد   |
| Y                | 7. 40        | ١,٠٠٠,٠٠٠       | ٤,٠٠٠,٠٠٠       | النحاس   |
| ١                | <b>% Υξ</b>  | ١,٩٠٠,٠٠٠       | ۸,۰۰۰,۰۰۰       | المنغنيز |
| ١                | 7,07         | 1,              | 174,2           | القصدير  |
| ١                | 7, 5 .       | ١,٠٠٠,٠٠٠       | ۲,۵۰۰,۰۰۰       | الكروم   |
| ١                | X YY         | ٧,٠٠٠,٠٠٠       | ٣٠,٠٠٠,٠٠٠      | البوكسيت |
| ٥                | 7.31         | ۲۰۰,۰۰۰         | ۲,۰۰۰,۰۰۰       | الرصاص   |
| ۲                | 7, 40        | Y1,,            | ۸۵,۰۰۰,۰۰۰      | الفوسفات |

هـــذا بـــالإضافة إلى ثروات أخرى .

وهـكذا نسـتطيع أن نقول: إن المسلمين اليوم يقدمون للعالم الخير بما يحملون من قيم ومبادئ، ويقدمون الخير المادي بما تحويه أراضيهم من كنوز وخيرات.

الهوامش

١ \_ سورة المؤمنون ، الآيات ١٢ \_ ١٤ .

Y \_ سورة السجدة ، الآية V \_ A .

٣ - سورة الإسراء ، الآية ٧٠ .

# تحقق المنكة المنكة

إن الحضارة الإسلامية حسب هذا الـظن ــ أو هـذا الـزعم ــ هـي حضارة تلتمس فقط في بطون الكتب وقاعات المتاحف!!

لكن الحضارة الإسلامية متجددة دوماً ، أو قابلة للتجدد دوماً ، لأنها ترتكز إلى قيم حضارية أصيلة في معجزة الإسلام الخالدة: كتابه وما يقترن به من سنة رسوله صلوات الله عليه . . . وهي قيم حضارية أطلقت حضارة الإسلام (التاريخية) المتعارفة في قرونها الماضية ، وحفظت القدر الضروري من طاقات المسلمين أفراداً ومجتمعات ودولا في عصور الضعف والاضمحلال ، وأعانتهم على غوائل الجهالة والتخلف والانحراف والانحلال ، وهجهات الصليبين والمغول والاستعمارين القديم والجديد . . . وهذه القيم الحضارية نفسها كفيلة بتجديد حضارة إسلامية معاصرة إذا فهمها المسلمون ووعوها والمتزموا بها وحققوها في واقع عياتهم : ﴿ ألم تر كيف ضرب الله مثلاً كلمة طيبة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السهاء . تـ وتي أكلها كل حين بإذن ربها ويضرب الله الأمثال للناس لعلهم يتـ ذكرون ﴾ إذن ربها ويضرب الله الأمثال للناس لعلهم يتـ ذكرون ﴾ (سورة إبراهيم ، الإينان ٢٤ – ٢٠) .

إن الإسلام الذي كرم الإنسان \_ركيرة الحضارة وأداتها \_ والذي صور الحياة الإنسانية على هذه الدنيا كريمة طيبة رخية سخية قد عبا طاقات الإنسان النفسية والفكرية والبدنية لإقامة الحضارة على الأرض بهداية البارئ عز وجل فاطر الإنسان وخالق الكون ﴿ ولقد كرمنا بني وفضلناهم في البر والبحر ورزقناهم مسن السطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلاً ﴾ (سورة الإسراء ، الاية وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلاً ﴾ (سورة الإسراء ، الاية قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نستح بحمدك ونقدس لك قال إني أعلم ما لا تعلمون . وعلم آدم الأسان من قدرات نفسية وعقلية وبدنية ، لا يفتاً يتعرف على النواميس والقوى الكونية ويستخدمها ويستثمرها ﴿ الله السذي جعل لكم ورزقكم ورزقكم

من الطيبات ذلكم الله ربكم فتبارك الله رب العالمين ﴾ (سورة غافر، الآية ٢٤)، ﴿ وسخر لمكم الليسل والنهار والشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره إن في ذلك لآيات لقدوم يعقلون. وما ذرأ لمكم في الأرض مختلفاً الوانه إن في ذلك لآية لقوم يتذكرون. وهو الذي سخر البحر لتأكلوا منه لحما طريا وتستخرجوا منه حلية تلبسونها وترى الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون. وألق في الأرض رواسي أن تميد بكم وأنهاراً وسبلاً لعلكم تهدون. وعلامات وبالنجم هم يهتدون. أفن يخلق كمن لا يخلق أف لا تـذكرون. وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها إن الله لغفور رحم ﴾ (سورة تعدوا نعمة الله لا تحصوها إن الله لغفور رحم ﴾ (سورة الله المناه المن

يضمن حقوق الإنسان كما يلزمه واجباته في تعامله مع الإنسان الآخر ومع الجماعة والدولة على أساس من العقيدة وبتحديد من أحكام الشريعة . والحضارة تنطلب حرية الفرد وتضامن الجماعة وانتظام الدولة وتقابل الحقوق والواجبات وتحقيق السوازن والتناسق والتكامل بين الجانبين. وكل هــذه الأصـــول مــرعية في ديـــن الإسلام الذي بجعل الخضوع المطلق للخالق وحده، ويجعل علاقة القرد بالفرد، والفرد بالجهاعة، والفرد والجهاعة بالدولة، والسدولة بغيرها من الدول، والعلاقات المقابلة للذلك كله، محكومة بشريعة الله التي لا تحابي ولا تتحامل ﴿ والذين أستجابوا لربهم وأقاموا الصلاة وأمرهم شورى بينهم وما رزقناهم ينفقون ﴾ (سورة الشورى، الآية ٣٨)، ﴿ إِنْ الله يَامَرُكُم أَنْ تَؤْدُوا الأَمَانَاتَ إِلَى أَهْلُهَا وإذا حسكمتم بين الناس أن تحسكموا بالعدل إن الله نعما يعظكم به إن الله كان سميعاً بصيراً . يأيها اللذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلاً ﴾ (سورة النساء ، الابنان ٥٨ \_

الحضارة الإسلامية التي تحققت فعلاً وواقعاً في التاريخ، ليست التحقيق الوحيد للحضارة الإسلامية على أرض الواقع، وليست إنجازاً تاريخياً مضى زمنه وانقضت الطروف التي يمكن أن تخرج مثله . . . بحيث لا يملك مسلمو اليوم إلا التفاخر بما فات ومضى وانقضى أو التباكي عليه! . . وبحيث تتوالى القرون فتزيد الأماد التي تفصل مسلمي اليوم عن ماضيهم الزاهر الذي يفخرون به أو يتباكون عليه، ويضيف كل قرن جديد مسافة وحاجزاً، لأنه يبعد الماضي (التاريخي) الذي يظن أناس أنه لن يتكرر أو ليس له أن يتكرر!

# 85 plas

وكتاب الإسلام يُحمِّل الإنسان مسؤولياته العقلية في التفكير وطلب المعرفة واستيعاب ثمراتها والتعبير عنها ونقلها وإشاعتها، فالقرآن يخاطب الذين بعقلون ويتفكرون ويتذكرون وأولي الألباب ويكرم الذين أوتوا العلم ويحتكم إلى البرهان، وقــد كانــت أولى آبــاته نــزولا ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق . خلق الإنسان من علق . اقرأ وربك الأكرم. الذي علم بالقلم. علم الإنسان ما لم يعلم ﴾ (سورة العلق، الآبات ١-٥)، ﴿ خلق الإنسان علمه البيان ﴾ (سورة الرحمن ، الآيتان ٣\_٤) ، ﴿ أَلَمْ نَجْعُلُ لَـهُ عَيْنَيْنَ . وَلَسَانًا وشفتين . وهديناه النجدين ﴾ (سورة البلد ، الآيات ١٠\_١) ، ﴿ إِنَّ السَّمِّعِ وَالْبَصِّرِ وَالْفَوَّادِ كُلِّ أُولِنَّكَ كَانَ عَنَّهُ مُسَّوُّولًا ﴾ (سورة الإسراء ، الآية ٣٦) ، ﴿ وضرب الله مثلاً رجلين أحدهما أبكم لا يقدر على شيء وهو كل على مولاه أينا يوجهه لا يأت بخير هل يستوي هو ومن يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم ﴾ (سورة النحل، الآية ٧٦). ومنا أصدق الكلمات المنسرة الهادية لمفكر الإسلام الراحل مالك بن نبي في كتابه «شروط النهضــة »: «إذا كانت الوثنية في نظر الإسلام جاهلية ، فإن الجهل في حقيقته وثنية لأنه لا يغرس أفكاراً بل ينصب أصناماً \_ رمـذا شأن الجاهلية . فلم يكن من باب الصدفة المحضمة أن تبكون الشمعوب البدائية وثنية ساذجة . . . ومن سنن الله في خلقه أنه عندما تغرب الفكرة يبزغ الصنم . . . ١ ا ولقد جاء كتاب الإسلام المبين ينعي على المفلمين والمعطلين لنعمة العقل والتفكير، ويثير طاقات الحس والـوجدان والإدراك لشني ظواهر الكون الجلية لكل ذي عينين ونــواميسه المعجـزة الــتي يســبر غورها أهل العلم بالبحث والتدبر ﴿ أَلَّم تَس أَنْ الله أَسْرُل مِن السَّمَاء ماء فأخرجنا به غمرات مختلفاً ألوانها ومن الجبال جدد بيض وحمر مختلف ألوانها وغرابيب سود . ومن الناس والسدواب والأنعام مختلف ألوانه كذلك إنما يخشى الله من عباده العلماء . إن الله عزيز غفور ﴾ (سورة فاطر، الآبتان ٢٧ ـ ٢٨)، ﴿ مَا ترى في خلق الرحمن من تفاوت فارجع البصر هل نرى من

# بقلم: د. محمدفت مي عبنان

فطور ﴾ (سورة الملك، الآية ٣)، ﴿ والأرض مددناها وألقينا فيها رواسي وأنبتنا فيها من كل شيء موزون ﴾ (سورة الحجر، الآية ١٩)، ﴿ لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكل في فلك يسبحون ﴾ (سورة بس، الآية ٤٠)، ﴿ وخلق كل شيء فقدره تقديراً ﴾ (سورة الفرقان، الآية ٢)، ، فلن تجد لسنة الله تبديلاً ولن تجد لسنة الله تحويلاً ﴾ (سورة ناطر، الآية ٤٣).

ولقد كانت مساجد المسلمين ومدارسهم ومكتباتهم ومستشفياتهم خير شاهد على نور العلم الذي اقترن بهداية الإسلام . كذلك علمت رسالة الإسلام الجد في العمل ، وقررت بأن عهارة الأرض واجب الإنسان الذي جعله الله في هده الأرض خليفة ، والعمل لكسب الرزق هو في الإسلام عبادة يبتغي بها فضل الله . والعمل هو الذي يشيد صرح الحضارة ، وارتباط العمل بالإيمان بصل به إلى أبعاد لا تدركها بحال حوافز الكسب والانتفاع والطموح ، وأخوة المؤمنين خير ما يحقق التعاون على الخير والبر والمعروف ويبارك الجهود والفار .

وقد أكدت تعاليم الإسلام أن التوكل على الله ليس تواكلاً ، بل هو قرين الجد في العمل يباركه وينويه وينميه ويقي العمامل ميزالق البيطر وعثرات الفنوط ، وأن الزهد هو فيا يملكه المؤمن من طيبات الدنيا بكده وكسبه الحلال فبتخلى عنه غتاراً بعد أن ملكه لصالح الجهاعة أو الافراد المتاجين ، وليس الزهد فيا لم نصل إليه اليد أو يدخل في الملك . ولكم جد المسلمون في عهارة الأرض وزراعتها واستخراج ما في باطنها وفي تعريبة الحيوان وفي الصناعة وفي التجارة حيثا حلوا ، وشهدت برائع منجزاتهم حضارتهم الزاهرة .

ولقد جاء الإسلام يبين قيمة والموقت والرعي بسالزمن شرط الحضارة ﴿ إِن الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً ﴾ (سورة النساء ، الآبة قبل هي مواقيت للناس والحج ﴾ (سورة البقرة ، الآبة ١٨٩) ، وإذا كان مواقيت للناس والحج ﴾ (سورة البقرة ، الآبة ١٨٩) ، وإذا كان والإنسان ، وهو أداة الحضارة ، قد أكرمه الله بسالعقل والبيان والإرادة ، ووجهه بهدايته لاستغار ما أنعم الله به عليه ، وكانت والدنيا ، هي الإطار المكاني لنشاط الإنسان على اختلاف مجالاته ، فإن الرعي وبالزمان ، المتاح لحياة الفرد والجماعة هو قيمة أساسية لا بد منها لقبام الحضارة الإنسانية في هذه الدنيا . ولقد ذكر المفكر المسلم مالك بن نبي في معادلاته الرياضية التي حاول بها تحليل الحضارة متأثراً بتخصصه كمهندس أن : الحضارة = إنسان + تراب + وقت !

ولقد ربى الإسلام المؤمن على محاسبة نفسه على كل لحظة تمر في حياته حتى يكتسب منها خيراً ويدفع فيها شراً ، فمن لم يكن في زيادة فهو في نقصان ! وإذا اجتمع الوعي بالزمن مع الجد في العمل ، نبست الحضارة وغت وازهرت وأغرت غرات مختلفاً الوانها ، وكانت غذاء وشفاء وبهجة !!

ولكم نعنى رسالة الإسلام بتنمية الندوق وتسربية الإحساس بالجمال ، ولطالمًا وجه القرآن نظر المؤمن إلى تذوق ه الجمال ، في خلـق الله إلى جانب التماس « النفع » ﴿ أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاء فُوقَهُم كَيْفُ بنيناها وزيناها وما لها من فروج . والأرض مددناها وألقينا فيها رواسي وانبتنا فيها من كل زوج بهيج . تبصرة وذكرى لكل عبد منيب. ونزلنا من السهاء ماء مباركا فأنبتنا به جنات وحب الحصيد . والنخل باسقات لها طلع نضيد . رزقاً للعباد وأحيينا به بلدة ميتاً كذلك الخروج ﴾ (سررة ق ، الآيات ٦\_١١)، ﴿ والانعام خلقها لكم فيها دفء ومنافع ومنها تأكلون. ولكم فيها جال حين تريحون وحين تسرحون. وتحمل اثقالكم إلى بلد لم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس إن ربكم لرءُوف رحيم . والخيل والبغال والحمير لتركبوها وزينة ويخلق ما لا تعلمون ﴾ (سورة النحل ، الآبات ٥٨٨) . ودبن الله بـؤكد أن نذوق الجمال والسعي للتجمل سمة الإنسان السوي المرهف الحس اليقظ الإدراك اللياح لروعة الخلق وعظمة الخيالق وجليسل نعيائسه ، وشريعــة الإسلام ترسم النطاق الصحيح للتذوق والتجمل على السواء، وتـرسم المسالك القويمة لإبداع فني رشيد ، حتى لا يكون الغبن غواته وإغواء وهيأ ونها وتعيراً بغير مسؤولية !! ﴿ أَلَمْ تَسْرُ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادْ يَهْيَمُونَ . وأنهم يقولون ما لا يفعلون . إلا اللذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيراً وانتصروا من بعد ما ظلموا ﴾ (سورة الشعراء، الآيات ٢٢٥\_٢٢).

والإيمان \_ قبل ذلك وبعد ذلك \_ هو خبر ضمان لمواصلة الجهد في بناء الحضارة وخير حفاظ على طاقات الإنسان من التبدد في تغرات الغرور عند النجاح والياس عند الخيبة ، وهو « رصيد موجب » يعوض السلب والاستملاك ، ويؤمن البشر من الضعف الكسير والقوة البطرة ، إذ يحكم

صهمات النفس بعروة الإبحان الونق ﴿ لكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم ﴾ (سورة الحديد ، الآية ٢٣) ، ﴿ إِذْ قَالَ لَه قومه لا تفرح إِن الله لا يحب الفرحين . وابتغ فيها آتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا وأحسس كها أحسس الله إليك ولا تبغ الفساد في الأرض إِن الله لا يحب المفسدين ﴾ الله إليك ولا تبغ الفساد في الأرض إِن الله لا يحب المفسدين ﴾ إن ذلك من عزم الأمور . ولا تصعر خدك للناس ولا تمش في الأرض مرحاً إِن الله لا يحب كل غتال فخور ﴾ (سورة لقهان ، الآينان ١٧ ــ ١٨) ، ﴿ ولا تيأسوا من روح الله إنه لا ييأس مسن روح الله إلا القوم الكافرون ﴾ (سورة يوسف ، الآية ٨٧) .

وهكذا يتولى الدين تعبئة طاقات الإنسان المتعددة لبناء الحضارة ، ويصونها ويعمل على استمرار نشاطها . . . فتتوالى الصور التسطيقية المتغيرة للقيم الحضارية الإسلامية الشابتة ، وتتحدد ثمار الدين الخالد وآثاره . . .

إن الإيمان بالله شحنة حياة ، تتفاعل مع النفس والحس والوجدان والفكر ، وتنمو بين جوانح الفرد أولا ثم تهيج فتطفر إلى رحاب الأرض ، فتشع النور على الأفراد الآخرين ، وعلى المجتمع ، ثم على المجتمعات الإنسانية قاطبة ، فالحضارة جماعية بطبيعتها ، منتشرة بطبيعتها ، متواصلة بطبيعتها . . إنها نمو ورقي وتطور وامتداد في العمق والعمرض والطول ، وعقيدة الإيمان وتعاليم الإسلام كها جاءت في كتاب الإسلام ليست في الكلهات الحدودات وإنما في الحقيقة الهائلة التي تحملها الكلهات والمطاقات الحائلة التي تفجرها الكلهات فتكون ﴿ تبياناً لكل شيء وهدى ورحمة المائلة التي تفجرها الكلهات ربي لنفد البحر قبل أن تنفد كلهات ربي ولو جثنا بمثله مدداً ﴾ (سورة المحر قبل أن تنفد كلهات ربي ولو جثنا بمثله مدداً ﴾ (سورة المكهف ، الابية ١٠٩) . ﴿ فيكاد زيتها يضيء ولو لم يمسمه نار نور على نور يهدي الله نؤوره من يشاء ويضرب الله الأمثال للناس ﴾ (سورة النور، النورة النور، همن يشاء ويضرب الله الأمثال للناس ﴾ (سورة النور،

فالإسلام كفيل بإطلاق الطاقات النفسية والفكرية والعملية ، الفردية والجهاعية ، لبناء الحضارة ونمائها والحفاظ عليها . والحضارة الإسلامية قابلة للتجدد دوماً في أي زمان . . . فكيف السبيل إلى أن يتحقق ما هو كائن «بالقوة» في أصول الإسلام حتى يصير كائناً «بالفعل» في واقع حياة المسلمين ؟؟

إن أجيال الإسلام المعاصرة أخذت تعي حقيقة دينها الخالد وعطاءه المتجدد لخير الإنسائية جمعاء ، لكن يجب أن يقترن هذا «السوعي » بالحرص على «العمل » لتحقيق هذه القيم الحضارية التي يحملها الإسلام في واقع حياة المسلمين فكراً وسلوكاً ، وعلى «نشر » هذه القيم بين الناس أجمعين في عالمنا المعاصر في شتى مجالات الحياة .

والحضارة حياة مستمرة متتابعة موصولة ، ومناخ سائد يعيشه « المتحضر ، حتى يستطيع الإسهام والمشاركة في « التطور ، الحضاري ، وإثراء النتاج الحضاري ، وتعديل وجهة المسيرة الحضارية .

إن المسلم المؤمن بدينه وقيمه وحضارته ليس في وسعه أن يتخذ موقفاً سلبياً من حضارة قائمة يرفض بعض ما فيها حتى تقوت، وهو يمني نفسه أنه عند الساعة الحتومة لانقضاء الحضارة القائمة سوف يتحرك فوراً لإقامة الحضارة التي يريدها!!

إن عمليات تطوير الفكر والجتمع ليست محرد «انقلاب» مباغت بل هي «تحويل» طويل الأمد ... والذين أسموا التغيير الإسلامي التاريخي «انقلاباً» كالأستاذ المودودي رحمه الله ، إنما قصدوا التعبير عن «جوهر التغيير» ومدى اختلافه الجذري عن الأوضاع السائدة قبله ، ولم يقصدوا التعبير عن «طريقة التغيير» بحال من الأحوال .

ولقد يقال إن المسلمين الأولين من مهاجرين وأنصار في هكة والمدينة كانوا «يدوأ » وتحضروا فجأة حين نشربوا تعاليم الإسلام وأحالوها إلى واقع عملي . . . وتصور المهاجرين والأنصار على هذا النحو غير صحيح ، وإنما كانت البيئة المكية تجارية ، أكسبت أصحابها خبرات أساسية ، وهيأت لهم الاحتكاك بالحضارات والثقافات المجاورة المعاصرة لهم على قدر ما يسرّت ذلك وسائل الاتصال في عصرهم . وكانت البيئة المدثية زواعية ، والزراعة تقتضي معارف تقنية وتعاملية .

والشعر الجاهلي يصور مستوى ثقافياً رفيعاً وإدراكاً واسعاً عميقاً ، ومشاعر ناضجة ، وأخلاقاً سوية مستقيمة في كثير من الأحيان . وأخبار العرب قبل الإسلام تدل على عقول حكيمة ، وبديهة حاضرة ، وإفادة حصيفة من الخبرات المتاحة المتراكمية ، واستجابة ذكية لختلف المؤثرات .

والتاريخ الاجتماعي للعرب يشير إلى أنهم لم يكونوا كلهم «بدواً» ولم يكونوا كلهم جهلاء ، فما أخطر التعميات السطحية المتجنية في هذا المجال ا (١١).

ووصف العرب «بالأمية» في القرآن المكريم قد يقابل ما وصف به أهل الكتاب من نزول «الكتاب» عليهم ، ولا يقابل معرفة القراءة والكتابة . . . وفي آبات القرآن نفسها بيان وبالغ : ﴿ هو الذي بعث في الأميين رسولا منهم يتلو عليهم آياته ويسزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين ﴾ (سورة الجمعة ، الآية ٢) ، ﴿ أن تقولوا إنما أنرل القرآن على طائفتين من قبلنا وإن كنا عن دراستهم لغافلين . أو تقولوا لو أنا أنزل علينا الكتاب لكنا أهدى منهم فقد جاءكم بينة من ربكم وهدى ورحمة ﴾ (سورة الانعام ، الايتان جاءكم بينة من ربكم وهدى ورحمة ﴾ (سورة الانعام ، الايتان أمين بمعنى «غير الكتابين» لا «غير الكاتبين» : ﴿ ومنهم من إن تأمنه بدينار لا يؤده إليك إلا ما دمت عليه قائماً ذلك بأنهم قالوا ليس علينا في الأميين سبيل ويقولون على الله الكذب

وهم يعلمون ﴾ (سورة آل عمران ، الآية ٧٥). ولقد رصف القرآن اليهود الذين لا يعرفون حقيقة كتابهم وتعاليمه وبالأميين ، أيضاً فقال بالحق سبحانه : ﴿ ومنهم أميون لا يعلمون الكتاب إلا أماني وإن هم إلا يظنون ﴾ (سورة البقرة ، الآية ٧٨).

على أنه من المعروف المقرر الآن أنه ليس ثقبة تتساقض يسين «الأمية» و «الثقافة»، فللأمي خبراته ومصادر ثقافته غير المكتوبة التي لها وزنها وقيمتها. وقد أفساض في ذلك مسؤرخو الحضسارات والانثريولوجيون والاجتاعيون ومن إليهم من الباحثين.

وإذا كان من بديهة العقل ومن تعاليم رسول الإسلام صلوات الله عليه ، ألا يُخاطَب قوم إلا بما يفهمون حتى لا يُكذّب الله ورسوله ، فهل من المقبول أن تُخاطب آيات القرآن بدواً حفاة عن المشكاة والمصباح الذي هو في زجاجة كأنها كوكب دري ، وعن الصرح الممرد من قوارير ، وعن السرر المرفوعة والأكواب الموضوعة والفارق المصفوفة والزرابي المبثوثة ؟ (٢) وهل تتسع لغة هؤلاء البدو الحفاة كما يتصور البعض جميع عرب شبه الجزيرة لمثل تلك المفردات الواردة من الآيات وهي كسائر القرآن بلسان عربي مبين ، وما يرسل الله رسولا إلا بلسان قومه ليبين لهم (٣) ؟؟ وهل يكون في وسع البداة الحفاة تذوق صور القرآن البيائية وإدراك إعجازه الأدبي ؟؟

ولم يكن العرب الذين عاصروا مشرق رسالة الإسلام بمعزل عسن الحضارات والثقافات من حولهم إيرانية أو هندية أو بيزنطية يونانية أو غيرها . . . وكانت رحلات العرب التجارية تستردد على اليسن والحيرة والشام ، وتجاوز ذلك إلى ما جاورها من العراق وفارس ومصر وقد تسوغل إلى ما هو أبعد من ذلك . وكانت إمارتا المناذرة والغساسنة على صلة بالفرس والروم على التوالي . . . وكل هذه كانت سبلاً مفتوحة لاتصال العرب المستمر بالحضارات المعاصرة لهم قبيل الإسلام (٤٠) .

وحين استشار الخليفة الراشد عمر بن الخطأب في شأن تزايد الوارد إلى بيت المال من المغانم والخراج بعد الفترح «قال الوليد بن هشام ابن المغيرة: قد جثت الشام غرايت ملوكها قد دونوا ديواناً وجندوا جنداً فدون ديواناً وجند جنداً. فاخذ بقوله ». وذهبت بعض الروايات إلى أن هذه المشورة استندت إلى سوابق الفرس لا سوابق الروم ، وأن صاحبها قد يكون أحد المرازبة الفرس الذين والوا المسلمين أو غيرهم من الفرس (٥).

ولقد أفاد المسلمون من سوابق النظم الساسانية والبيزنطية التي وجدوها في البلاد المفتوحة في كل مجال للاجتهاد، ما دامت توافق مبادئ الشريعة العامة وقواعدها الكلية، ولا تتعارض مع أحكامها الجزئية القطعية. وبدا ذلك الاقتباس المباح جلياً على صفحات ترائنا الفقهي:

"قال أبو يوسف: إذا كانت في البلاد سنة أعجمية قديمة لم يغيرها الإسلام ولم يبطلها ، فشكاها قوم إلى الإمام لما ينالهم من مضرتها ، فليس له أن يغيرها ، وقال مالك والشافعي : يغيرها وإن قدمت ، لأن عليه نفي كل ئة جائرة سنّها أحد المسلمين فضلًا عها سن أهل الكفر "(1) .

وقد خرج المسلمون من شبه الجزيرة في فتوحهم إلى مراكز حضارات

العالم من حولهم « فزحفوا إلى أمم فارس والروم وطلبوا ما كتب الله لهم من الأرض بوعد الصدق . . . فزخرت بحار الرفه لديهم » ، ولقد استفادوا من الخبرات الحضارية العملية المتنوعة التي وجدوها لدى أهل البيلاد المفتوحة « ولما استعملوهم في مهنهم وحاجات منازلهم ، واختاروا منهم المهرة في أمثال ذلك والقومة عليهم ، فأفادوهم في علاج ذلك والقيام على عمله والتفنن فيه ، مع ما حصل لهم من اتاع العيش والتفنن في أحواله ، فبلغوا الغاية في ذلك ، وتطوروا بطور الحضارة والترف في الأحوال ، واستجادة المطاعم والمشارب والملابس والمباني والأسلحة والفرش والآنية وسائر الماعون والخرثي . . . ، (٧) .

كذلك لم ينوان المسلمون عن الاستفادة من المعارف العلمية في البلاد الني نتحوها وهي معارف بطبيعتها إنسانية عالمية كما بين ابسن خلدون بحق و فالعلوم العقلية هي طبيعية للإنسان من حيث إنه ذو فكر، فهي غير مختصة بملة بل يوجه النظر فيها من أهل الملل كلهم ويستوون في مداركها ومباحثها، وهي موجودة في النوع الإنساني منذ كان عمران الخليقة .

ولما أنقرض أمر اليونان وصار الأمر للقياصرة وأخذوا بدين النصرانية هجروا تلك العلوم (!) أو بفيت في صحفها ودواوينها مسجلة باقية في خزائنهم، قد ملكوا الشام وكتب هذه العلموم باقية فيها. ثم جاء الله بالإسلام وكان لأهله الظهور الذي لا كفاء له ، وابتزوا الروم وملكهم فيا ابنزوه للأمم (^) ، وابندأ أمرهم بالناجة والغفلة عن الصنائع ، حنى إذا نبجحوا من السلطان والدولة وأخذوا من الحضارة بالحظ الذي لم يكن لغيرهم وتفتنوا في الصنائع والعلوم تشوقوا إلى الاطلاع على هذه العلموم الحكية بما سمعوا من الاساقفة والأقتة المعاهدين بعض ما ذكر فيها وبما تسمو إليه أفكار الإنسان فيها . فبعث أبو جعفر المنصور إلى ملك الروم أن ببعث إليه بكتب (التعاليم) . . . ففراها المسلمون واطلعوا على ما فيها وإذا وازدادوا حرصاً على الظفر بما بقي منها .

وَجَاءُ الْمُأْمُونُ بِعَدَ ذَلَكُ وَكَانَتُ لَهُ فَيَّ الْعَلَمُ رَغِيةً بِمَا كَانَ يَنْتَحَلّمُ ، فانبعث لهذه العلوم حرصاً ، وأوفد الرسل على ملوك الروم في استخراج علوم اليونانيين وانساخها بالخط العربي ، وبعث المترجمين لذلك ، فأوعى منه واستوعب ، وعكف النظار من أهل الإسلام وحذقوا في فنونه. ، ا وانتهت إلى الغابة أنظارهم فيها ، وخالفوا كشيراً من آراء المعلم الأول . . . ه (٢٠) .

وشملت العلوم العقلبة أو الحكية : السريساضيات مسن حساب وهندسة ، والطبيعيات من فلك وفيزياء وكيمياء إلى جانب السطب وبالإضافة إلى المنطق . وكانت التعالم » في اصطلاح تصنيف العلوم وقد وردت في ثنايا كلام ابن خلدون سالف الـذكر ـ تعني فروع الرياضيات من حساب وهندسة ونعني الهيئة (مواضع الكواكب والنجوم ومسافانها) كها تشمل الموسيق .

ومن ثم ليس للمسلمين المؤمنين بدينهم وقيمهم وحضارتهم أن يعزلوا انفسهم عن الحضارة الإنسانية في مسرحلتها الـراهنة انتـظارها لانهيـــارها

عِلة القيصل العدد (٤٢) ص ٢٨

وسفوطها، وهم يحسبون أنهم يستطيعون وقنها القفز في الفراغ لإقامة الحضارة الإسلامية المجددة. فالحضارة لا تسقط أو تمسوت على ذلك النحو، والحضارة لا تنشأ أو تقوم على هذا النحو، وكل حضارة هي بعبارة أدق «طور حضاري» في الحضارة الإنسانية العامة، ومرحلة في المسيرة المنصلة المستمرة، ولا تقوم حضارة (أو طور حضاري) إلا في ظل حضارة سابقة (أو طور حضاري سابق)، فتستفيد من مناخه وتتمثل خير ما فيه، ثم تحتويه وتتجاوزه بما تقدمه من قيم ومنجزات ذات خصائص تتعمق إلى الكيف والجوهر ولا تقف عند حدود الكم والشكل.

والفرد أو الجهاعة ، إذا عزلا نفسيهها عن المناخ الحضاري الفاشم والتيار الحضاري السائد ، يكونان قد حكما على نفسيهما بسالتيسس والتجمّد والانفراض ، لكن الحضارة الراهنة هي التي تبق إلى أجلها المقدور .

على أن هذا لا يعني بطبيعة الحال أن يقبل المسلمون كل جزئيات الحضارة القائمة ، فلم ياخذ المسلمون الأولون مينولوجيا اليونان أو نحتهم ، والمسلمون في كل عصر لا بد أن يحكنموا قيمهم في تحديد الايجابيات والسلبيات وتقرير ما ياخذون وما يدعون . ولكن لا يُعقل أن يحرموا أنفسهم وفكرهم ومجتمعهم من أبة خبرات إنسانية نافعة ، ومنها خبرات أهل الحضارة المعاصرة في نقد حضارتهم وتحليل أزمانها ومعضلاتها ، والشكاوى المرة التي طالما صعدها المفكرون والأدباء والعلماء مسن تحول الإنسان ، في ظل التقدم التكنولوجي المهول إلى آلة أو رقم أو نمط مطرد لا تفرد فيه ، أو بالأحرى نحول الإنسان إلى حالة نمطية \_أو حالة مرضية \_ متكررة : من التمزي والضياع والاغتراب! ولم يفلح التراكم « الكمي » « الشيئي » « السطحي » للمنتجات المادية في مدافعة أزمات النفوس والعقول \_ وحتى الجيوب \_ التي تعانيها المجتمعات المتقدمة والنامية على السواء! .

ومع ذلك فللحضارة الراهنة منجزاتها النتي لها قيمتها غير المنكورة في مجالات الفكر السياسي والاجتاعي والاقتصادي، فضلا عن مجالات العلم التجريبي والتقدم التكنولوجي. والمسلمون محتاجون للإفادة من وسائلها المنهجية في البحث وأساليها في العرض والنشر والإعلام، ومؤساتها السياسية والإدارية والقضائية والتعليمية والاقتصادية على المستوين الدؤلي والدولي.

إن الإفادة من هذه الحبرات والمنجزات الحضارية الإنسانية العالمية ضروري للمسلمين ، لكي بعيشوا في المناخ الحضاري الحيوي للإنسان أولا ، ولكي يفكروا نفكبراً حضارياً رشيداً فيا ينشدون من الحضارة وما ينبغي من العمل للطور الحضاري الذي بطلبونه : مسا نكون صورته المبتغاة ، وما تكون سبيل العمل لبلوغ الغابة المتوخاة!

#### \* \* \*

وإن تجدد الحضارة الإسلامية لا يعني ضرورة استحضار كل ما كان من ماضي هذه الحضارة وإن كان زاهراً متألفاً ، فلكل زمان وبيئة بنية وتسركيب ، وحاجات ونصورات ، فليس شمة شكلاً واحداً أو قالباً مفرداً لا بُد أن تصب فيه الحضارة الإسلامية ، لتغدو

صورة جامدة مكرورة في كل مكان وزمان .... ولقد حفقت الحضارة الإسلامية ، في إبّان إزدهارها في الفرون الأولى للهجرة «التنوع في نطاق الوحدة « التنوع خلال نطاق الوحدة « التنوع خلال الزمان كما تتنوع في أرجاء المكان ، في حدود تعاليم الإسلام.

وتعاليم الإسلام تركت بجالا رحباً فسيحاً يسمى المباح حيث لا أمر أو نهي . . . والمسلمون قادرون على الإبداع الفكري أو العملي في حدود هذا المجال الرحب الفسيح ما داموا لا يصادمون نهياً قاطعاً صريحاً . . . وليس ما يبدعه جيل بعينه ملزماً لكل جيل ، ما دام الأمر أمر المباح! وكان ما كان محل اجتهاد قابل لاجتهاد غيره قد يخالفه على أن يسلك النهج المشروع في الاجتهاد والاستنباط . . ودائرة المباح متروكة لأي نشاط إنساني بناء في أي زمان أو مكان ، يستثمر المباح ويبدع فيه ما يحقق صالح الإنسان في ضوء المقاصد العامة للشريعة . . . فلا تشترط حضارة الإسلام ، مثلاً ، طرازاً معارياً معيناً ، أو علماً طبياً لا يتغير . . . ولا يشترط أن له جماله الذي يتذوفه كل عصر وبيئة ، لكنه قطعاً ليس الصدورة الوحيدة الإبداع الفيني في بجمال الزخرفة في كل حضارة تنتسب إلى الإبداع الفيني في بجمال الزخرفة في كل حضارة تنتسب إلى

ما أحوج الإنسانية إلى «الخضارة الإسلامية المعاصرة»... الخضارة التي تعالج جذرياً أدواء الإنسانية وتمالاً خواءها من الأعماق، دون أن تتجاهل واقعها المعاصر وما تحقق فيه من مكاسب وايجابيات، ولا تجمد عند أشكال وقوالب تاريخية للحضارة الإسلامية في زمان أو مكان بعينها، وإنما تحرص على الأصول الحضارية الشابئة الخالدة في الكتاب والسنّة، وتجدّ في تفهمها خالصة من ينابيعها دون تأثر بما قد يكون شاب تفهمها فيا مضى من (ظرفية) بحكم (محدودية) الإنسان في كل زمان ومكان، ما دام ليس هو الرسول المعصوم صلوات الله

عليه ا . وعلى المسلمين ألا يحجبوا أو يعوقوا الحضارة الإسلامية المنشودة للعصر (بعدم المعاصرة) في التفكير أو في عرض الأفكار أو في الحوار عند اختلاف الأفكار! .

ويوم ننصف أنفسنا وعقولنا وحضارتنا، فإننا نمهد السبيل أمام هذه المخضارة لتحقق خلاص الإنسان مما يكاد يقضي على روحه وذاتبته وكيفيته المتفردة وجوهره المتميز الفذ الأصبل ﴿ يأيها الناس قد جاءتكم موعظة من ربكم وشفاء لما في الصدور وهددى ورحمة للمؤمنين. قبل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خير مما يجمعون، قبل أرأيتم ما أنبزل الله لكم من رزق فجعلتم منه حراماً وحلالا قبل الله أذن لكم أم على الله تفترون، وما ظن الذين يفترون على الله الكذب يوم القيامة إن الله لذو فضل على الناس ولكن أكثرهم لا يشكرون في الله العظم.

#### الهوامش

(١)تشبر روايات السنئة المطهّرة إلى تفرقة بميّزة فبالمة بـين العـرب في عصر

البعثة النبوية بين البدو والحضر . فقد أق رجل الـرسول صــلوات الله عليــه بــطعام هدية ، فتوقفت عن تناوله أم المؤمنين عائشة رضي الله عنهـا فـطمأنها الـرسول بـأن الرجل كان نمن يتردد على عشيرته في مكة وله نفس عاداتهم . وقمد أظهـرت غـزوة حنبن ، مثلًا ، بعض الفوارق والاختلافـات الحـادة بين قبائل البادية وفريش . وقد ذكر ابن كثير في تفسير قوله نعال ﴿ الأعراب أشد كفراً ونضاقاً وأجدر ألا يعلموا حدود ما أنزل الله على رسوله ﴾ (سورة التوبة ، الآية ٩٧) حديث الرسول صلى الله عليه وسلم الذي رواه ابن عباس : ١ مـن سـكن البـــادية جفـــا، \_أخرجه أحمد وأصحاب السنن عدا ابن ماجة وقـال الـترمذي: حـــن غــريب. وتضمّن تفسير ابن كثير للآية فوله : « ولما كانت الغلظة والجفاء في أهـل البــوادي لم ببعث الله منهم رسولا وإنما كانت البعثة من أهل القرى ﴿ وَمَا أُرْسَلْنَا مِنْ قَبِلُكُ إلا رجالا ثوحي إليهم من أهل القرى ﴾ . ولما أهدى الأعرابي للرسول علية الصلاة والسلام رد عليه أضعاف هدينه حتى رضي ، لكنه فــال صــلوات الله عليــه ه لقد هممت الا أقبل هدبة إلا من قرشي أو ثقفي أو أنصاري أر دوسي ، لأن هـؤلاء كانوا بسكنون المدن فهم الطف أخلاقاً من الأعراب. وفي حديث مسلم عن عــائشة قالت: قدم أناس من الأعراب على رسول الله فقالوا: أنفبُّلُون صبيانكم ؟ لـكنا والله ما نقبًل ! ؟ فقال الرسول : أو أملك إن كان الله نزع منكم الرحمة ! وفي خلافة عثمان رضي الله عنه نصح بعض الصحابة أبا ذر الغفاري رضي الله عنه حين اعـــتزل في ٥ الربدة ٤ أن يتردد على المدينة حنى لا يستغرقه التبدّي . واتهم ٥ جفاة البدّو ۽ مع فثات أخرى بأنهم كانوا من أدوات الفتنة التي وصـلت إلى قتـل الخليفــة الـــراشـد

(٢) هذه الكليات والعبارات رردت في الآبات الكريمة التالية: ﴿ الله نـور السموات والأرض مثل نوره كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة الزجاجة كأنها كوكب دري بوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية يكاد زينها يضيء ولو لم تمسسه نـار نـور على نـور في (سـورة النور، الآية ٣٠)، ﴿ قيـل لهـا ادخلي الصرح قلها رأته حسـبته لـجة وكشفت عن ساقيها قال إنه صرح عرد من قوارير ﴾ (سورة النال، الآية عليه . ﴿ فِي جنة عالية . لا تسمع فيها لاغية . فيها عين جـارية . فيها سرر مرفوعة . وأكواب موضوعة . وغارق مصفوفة . وزرابي مبنوئة ﴾ (سورة الغائية ، الآيات ١٠ ـ ١٢) .

(٣) يقرل سبحانه ﴿ وما أرسلنا من رسول إلا يلسان قومه ليبين لهم ﴾ (سورة إبراهم ، الآبة ٤) ، ﴿ نزل به السروح الأمين ، على قلبك لتكون من المنذرين ، بلسان عربي مبين ﴾ (سورة الشعراء ، الآيات ١٩٣ \_ ١٩٥)

( ٤ ) صلات العرب قبيل الإسلام بالحضارات المعاصرة خم حقيقة تماريخية مقررة ، لكنها لا تبدو واضحة لدى الكثيرين . ولقد تنساض فيها جواد على في المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام ، وبينها صالح العلي في « محاضرات عن تاريخ العرب قبل الإسلام » ، ومحمد عزة دروزة في « عصر النبي وبيئته قبل البعثة ، ، وغيرهم . ولاستاذي الجليل محبّ الدين الخطيب رحمه الله كتابات مبرزة في ملذا المجال توزعت في عدة مواضم .

(٥) البلاذري: فتوح البلدان ــ بتحقيق رضوان محمد رضوان ــ القاهرة ،
 ص ٤٣٦ ، وقارن: ابن الطقطق : الفخري ، ابن خلدون : المقدمة .

(٦) البلاذري: المصدر السابق، ص ٤٣٥.

(٧) مقدمة ابن خلدون \_ وهي الجنزء الأول من تاريخه \_ طبعة دار
 الكتاب اللبناني ومكتبة المدرسة \_ بيروت، ص ١٧٧، ٢٠٤. و(الخرثي):
 المتاع.

(٨) ابتز: اخذ قهراً.

(٩) مقدمة ابن خلدون، ص ٤٧٨، ٤٨١ ــ ٤٨١.



أقام العرب دولتهم في شبه الجزيرة الإسبانية زهاء ثمانية قرون ، مذ فتح طارق بن زياد إسبانيا في سنة ٧١٧م ، إلى أن فقد العرب غرفاطة آخر القواعد الإسلامية في سنة ١٤٩٢م . وفي هذه الحقبة الطويلة حول العرب سائر الأقاليم التي تغلبوا عليها في شبه الجزيرة ، ولا سيا قسمها الجنوبي \_ الأندلس \_ حولوها من قفار موحشة إلى حقول وحدائق غناء ، وسطعت بها حضارتهم الإسلامية الزاهرة ، التي بهرت بعلومها وفنونها جيرانهم في شبه الجزيرة من المالك النصرانية ، كما بهرت أمم الفرنج الأوروبية ، التي كانت تغمرها يومئذ موجة من الجهالة والتأخر .

# 

إن تاريخ إسبانيا المسلمة ، ليقدم إلينا قصة طويلة مشجية من تقلب المصاير والحظوظ ، تتناوبها صور متباينة من القوة والعظمة ، والضعف والانحلال ، والاتحاد والتفرق ، والنعهاء والضراء ، ولكن يمينها دائماً ذلك الطابع الحضاري المؤثر ، الذي جعل من الأندلس المسلمة ، أمة نموذجية عبقرية ، تتفوق على سائر أمم العصر بعلومها وفنونها .

تلق العرب إسبانيا من القوط بلداً ، فسرقه الحسلاف والحسروب الأهلية ، وغلب عليه الحل والخراب ، فلم غمض سوى حقبة صغيرة ، حتى بدأ يسوده السلام والطمأنينة والرخاء ، وبالرغم مما وقع في العصر الأول من المنازعات الأهلية بين طوائف الفاتحين أنفسهم ، فإن ذلك لم يمنع من المنازعات الأهلية بين طوائف الفاتحين أنفسهم ، فإن ذلك لم يمنع من الستمرار تيار الفتح الإسلامي في الاندفاع نحو الشيال ، وعبور جبال البرنيه ، وغزو فرنسا واجتياحها حتى شواطئ نهر اللوار ، واحتلال ثغير فرنسا الجنوبية مدى حين . ولما انتهى عصر السولاة ، واستطاع عبد الرحن الداخل الأموي أن يتغلب على الأندلس ، وأن يقيم بها أول إمارة تخضع لسلطان بني أمية ، بدأت الأندلس ، عصر السيادة الفومية ، وأخذت شخصينها تبدو في ثويها الإسلامي العربق ، وتلتف حوفا سائر القبائل والقوى ، وتطلع إلى مزيد من القوة والحد .

وانتهى عصر الإمارة ، وقامت الخلافة الأندلسية في سنة ٣١٦ ه ( ٩٢٩ م ) على يد عبد الرحمن الناصر ، أول خلفاء بني أمية بالأندلس ، وأعظمهم شاناً ، وأضحت مدينة قسرطبة عاصمة الأندلس ، مركز الخلافة في الغرب الإسلامي ، وبدت خلافة قرطبة منذ

أيام الناصر، ثم أيام ولده الحكم المستنصر، ثم عصر الحاجب المنصور، المتغلب على الدولة، في حلة ساطعة من العظمة والبهاء، وتضاءلت إزاءها سائر ممالك إسبانيا النصرانية، وأخذت تخطب عطفها وودها، كما اتجهت إليها أنظار سائر ممالك الفرنج، منذ قسطنطينية في المشرق إلى سائر ممالك الغرب النصرانية، مئل قرنسا وألمانيا،

وأخذت تبادلها العلائق الدبلوماسية والسفارات ، وتعقد معها معاهدات المودة والصداقة .

وازدهرت العلوم والآداب والفنون في عاصمة الخلافة ، وفي حواضر الأندلس الكبرى مشل إشبيلية وسرقسطة ، وجيان ،

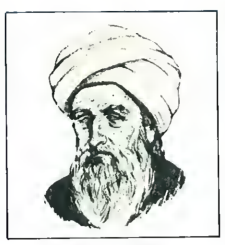
وبلنسية ، ومرسية وغيرها . وغدت جامعات الأندلس ومعاهدها مقصد الطلاب من ممالك إسبانيا النصرانية ، ومن سائر أنحاء المالك . الأوروبية ، ولا سيا رجال الدين ، فنرى مشلاً السراهب الفرنسي جربير ، يقوم بالدراسة في الجامعات الأندلسية بقرطبة وإشبيلية ، ثم يظفر بعد ذلك بكرسي البابوية في سنة ٩٩٩ م باسم سلفستر الشاني .

ونرى العلامة الإيطالي جيراردو الكريموني المتوفي سنة ١١٨٧ م، بدرس العلوم العربية في معاهد طليطلة ثم يغدو بعد ذلك أستاذاً لمدرسة ترجمة كتب العلوم العربية إلى اللاتينية، ويقوم بترجمة عدد منها،

مثل جداول الزرقالي، وكتاب الفرغاني في الفلك، وقانون الطب لابن سينا وغيرها. ويقال إن ما ترجه من كتب العلوم العربية



🖈 ابن رشد 🖈



★ أبو العلاء المعري ★



٭ جابر بن حبان ٭

يربو على ستين كتاباً .

واشتهرت مدرسة المترجمة الطليطلية خلال القرنين الثالث عشر والعارم عشر ، وترجم كثيراً من آثار التفكير والعلوم العربية إلى اللغتين العجرية والملتينية ، وكان لظهورها أثر كبير في تـزويد حـركة الاحياء الأوروبية بكثير من المراجع والمعلومات النفيسة ، واستمرت الجامعات الأندلسية خلال ذلك تجذب رواد الدواسة مـن مختلف الأمـم الأوروبية ،

وكانت آخرها جامعة غرئاطة التي اشتهرت خلال القرن السرابع عشر بدراساتها الممتازة، وكانت بالأخص مقصد البطلاب من مختلف أنحساء إسبانيا النصرانية.

# بقام :محمدعبدالله عنالا

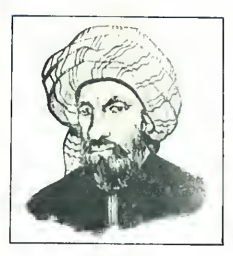
(١٠٦٤م)، وابن حيان أعظم مؤرخي الأندلس المتوفي سنة ٤٦٩ هـ (١٠٧٦م)، والشاعر الكبير ابن زيدون المتوفي سنة ٤٦٩ هـ (١٠٧٩م) وعشرات آخرين من العلماء والكتاب والشعراء، بل لقد كان ملوك الطوائف أنفسهم في طليعة العلماء والأدباء والشعراء مثل الأمير العالم عمر بن الأفطس صاحب بطليمس، والشاعرين الكبيرين، المعتمد بن عباد صاحب إشبيلية، والمعتصم بن صهادح صاحب المبيدة.

#### عهد المرابطين

ولكن سرعان ما انكمشت هذه النهضة الفكرية والأدبية الزاهرة، عقب مصرع دول الطوائف واستيلاء المرابطين على الاندلس في سنة ٤٨٤ ه (١٩٩١م)، وكان أولئك البرير الصحراويون قوماً غلاظاً، يؤثرون مهاد الجندية والحشونة، وتغلب عليهم الأفكار الرجعية العتيقة، فلم تأخذهم مظاهر الحضارة الأندلسية المصقولة، ولم تكن تهزهم أصداء الشعر والآداب الرقيقة. ومن ثم فقد طوردت في ظلهم الكتب العلمية والفلسفية، وكتب الأصول المشرقية وفي مقدمتها كتب الغزالي، فركدت في ظلهم دولة التفكير والأدب، وذوى بهاء الحضارة الاندلسية. أجمل سطعت في ظل دولتهم الفصيرة الأمد في ميدان التفكير الاندلسي جمهرة من الشخصيات اللامعة من حفاظ وعلهاء وكتاب وشعراء، مثل أبي يكر

#### دولة الطوائف

ولما انهارت خلافة قرطبة ، في أواخر القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي) واضمحلت النظم السياسية والاجتاعية ، وسادت الشورة والفوضى أرجاء الأندلس ، ذوت الحضارة الأندلسية مدى حين ، حتى قامت دول الطوائف فوق أنقاض الدولة الأموية ، واستطاعت بالرغم من صغرها ، وتنافسها ، وتطاحنها في ميدان الحرب ، أن نعيد لحمة من بهاء الدولة الإسلامية ، وسطعت آيات الحضارة الأندلسية في قصورها ومنشأتها ، وأينعت في ظلها دولة التفكير والأدب ، وعرفت الاندلس في هذه الحقبة المضطربة من تاريخها طائفة من أعظم منكريها وأدبائها وشعرائها ، مثل القيلسوف ابن حرم المتسوفي سنة ٤٥٦ ه



ر اين باجة 🖈

الطرطوشي الفيلسوف السياسي المتوفي سنة ٢٠٥ ه (١١٢٦م) صاحب كتاب «سراج الملوك»، وابن بسام الشنتريني صاحب الذخيرة الملتوفي سنة ٥٤٠ ه (١١٤٧م)، واب قرمان أمير السرجل المتوفي سنة ٥٥٠ ه (١١٦٠م) والذي اقتبست الأغياني الفشتالية كثيراً من مقطوعاته وازجاله، ومن العلماء أبو القياسم القشتالية كثيراً من مقطوعاته وازجاله، ومن العلماء أبو القياسم خلف بن عباس القرطبي المطبيب الأشهر المتوفي سنة ١٩٥ ه (١١٢٧م)، وأبو القاسم النهراوي القرطبي: Abul-Kasis، وكان لطرائقه المتوفي سنة ١٠١٠م، وقد كان أعظم جراح في الإسلام، وكان لطرائقه الجراحية أعظم تأثير على فن الجراحة في أوروبا حتى عصر الاحياء، وابن بالعروف باللاتينية: Avempace المتوفي سنة ٢٠٥ ه (١١٢٨م) وهدو المعروف باللاتينية: Avempace.

بيد أن ظهور هؤلاء وأضرابهم في هذه الفترة لم يكن إلا أثراً من آشار النهضة الفكرية والأدبية في ظل دول الطوائف، إذ يجب ألا ننسى أن الحركة الحضارية والفكرية، كانت في عهد دول الطوائف، وقبل مقدم المرابطين تجوز حركة اندفاع قوي، وأن العلوم والآداب قد ازدهرت في ظل قصور الطوائف ورعاية ملوكها ازدهاراً يدعو إلى الإعجاب، وإذن فقد كان من الطبيعي أن يستمر هذا الاندفاع وقتاً آخر قبل أن يخبو، وأن تحتفظ الحركة الحضارية والفكرية بقوتها مدى حين.

#### دولة الموحدين

وفي ظل دولة الموحدين ، التي خلفت دولة المرابطين في حكم الأندلس ، انتعشت الحضارة الأندلسية والتفكير الأندلسي . وقد نشأ الموحدون كالمرابطين في مهاد الخشونة والتقشف ، ولكنهم كانوا أوسع أفقاً ، وأكثر قبولا الثمار التمدن . وكان لدولتهم بالأخص صبغة علمية دينية ، إذ كان مؤسسها المهدي ابن تومرت من أثمة التفكير الديني ، وأبدى خلفاؤه عبد المؤمن بسن على وبنوه من الخلفاء اهتاماً بالعلوم والفنون ، فأطلقت حرية التفكير

والبحث ، وكانت قد صفدت في عهد المرايطين ، وأفرج عن كتب الغزالي وغيره من مفكري المشرق .

وفي تلك الفترة بالذات، أعنى في أواخر القرن السادس وأوائسل القرن السابع للهجرة ، بلغ التفكير الأندلسي ذروة النضج ، وتفجرت ينابيع النبوغ، وظهرت طائفة من أعظم أقطاب العلم والأدب، وسطعت الحضارة الأندلسية وبلغت ذروتها . وكان في طليعة أقطاب العمل في هـذا العصر بنو زهر الإشبيليون، وعميدهم الوزير والطبيب الأشهر أبو العلاء زهر بن عبد الملك بن زهر ، ثم ولده أبو مروات عبد الملك بن زهر المتاولي سنة ٥٥٧ هـ (١١٦١م) وهاو المعاروف باللاتينية باسم: Avenzoar ويعتبر ابن زهر أعظم طبيب ومشخص في العصور الوسطى بعد أبي بكر الرازي، ويعتبره تلميذه ابس رشد . أعظم طبيب بعد جالينوس ويعتبر كتابه «التيسير ، من أعظم مراجع الطب في العصور الوسطى . وكان لمؤلفاته ، التي تسرجمت كغميرها إلى اللاتينية في عصر مبكر، أثر عظيم في سير البحوث الطبية في أوروب، وخلفه في مهنته ولده الطبيب الأشهر أبو بكر أبن زهس المتوفي سنة ٥٩٥ ه (١١٩٨ م). وظهر إلى جانب هـؤلاء العـديد مـن أقـطاب الفلاسفة مثل أبي بكر ابن طفيل الوادي آشي المتوفي سنة ٥٨١ ه (١١٨٥ م) وهو صاحب وسالة « حي بن يقظان » الشهيرة . والإمام الفيلسوف أبي الوليد محمد بن أحمد بن رشد القرطي المتوني سنة ٩٤ه (١١٩٨م).

وقد كان ابن رشد بلا ربب أعظم فلاسفة الإسلام ومفكريه في ذلك العصر، وقد ولد بقرطبة سنة ٥٢٠ ه (١١٢٦م)، وانصل منذ نشوته بأبي يوسف يعقوب بن عبد المؤمن، المشرف على شوون الأندلس، وكان الأمير مثل أبيه يجمع حوله أعلام المفكرين والعلماء. وبرع ابن رشد في الفقه والبطب والفلسفة، وتولى قضاء إشبيلية في سنة ٥٦٥ ه. ثم ولي قضاء قرطبة، واستمر زهاء خسة وعشرين عاماً يتقلب في مناصب القضاء والإدارة في ظل حكومة الموحدين بالأندلس والمغرب، وتولى أناء ذلك، إلى جانب أستاذه ابن طفيل منصب البطبيب الخاص للخليفة



★ ابن ريدوڙ ﴿

أبي يعقوب يوسف ، ثم لولده الخليفة يعقوب المنصور بعد وفاته . واتهمه بعض خصومه من فقهاء الموحدين بالزندقة والخروج على شريعة الإسلام ، فأمر الخليفة المنصور بنفيه إلى مدينة اليسانة على مقربة من غرناطة ، وفرضت عليه رقابة شديدة . ثم عفا عنه ، واستدعي ثانية إلى مراكش عاصمة واسترد مكانته في أواخر حياته ، واستدعي ثانية إلى مراكش عاصمة الخلافة الموحدية . وهنالك توفي بعد قليل في سنة ٥٩٥ ه (١٩٨٨م) .

وأعظم آثار ابن رشد هو شروحه لفلسفة أرسطو، في المنطق وسا وراء الطبيعة. وقد ترجمت إلى اللاتينية منذ القرن الشالث عشر، وكانت مفتاح الدراسات الأرسطوطالية في العصور الوسطى. وقد كان يغمرها الغموض والحلك قبل أن يتصدى ابن رشد لشرحها. وغدت شروح ابس رشد في الوقت نفسه أساساً لكثير من المباحث الفلسفية، الني ازدهرت أيام حسركة الاحياء الأوروبي، بل يسرى مسؤرخو الفلسفة أن الفلسفة الخدلية الأوروبية استمدت من العرب والفلسفة العربية، أكثر ما استمدت من قسطنطينية التي كانت مستودعاً لتراث الفلسفة اليونانية.

وكتب ابن رشد في الطب مؤلفه « الكليات » وهـو مـن أهـم الأنـار الطبية في العصور الوسطى . وقد ترجم إلى اللاتينبة وغيرها مـن اللغـات الأوروبية منذ القرن الثالث عشر . ولابن رشد طائفة كثيرة أخبرى مـن الرسائل والبحوث الفلسفية والكلامية .

#### الزراعة والصناعة

هذا، وقد كانت الأمة الأندلسية من أبرع الأمم في الزراعة والصناعة، وكانت البزراعة منذ أيام السدولة الأندلسية الكبرى من أعظم موارد الأندلس، وكانت وديان إسبانيا الخصيبة التي تتخللها عدة من الأنهار العظيمة، وإقليمها المتقلب بين الحرارة والبرودة تفسح أعظم مجال لهذا الشعب العامل الذكي، وكان مسلمو الأندلس من أنبغ الشعوب في فلاحة الأرض وتربية الماشية

وغرس الحدائق وتنظيم طرق الري، ومعرفة أحوال الجو، وكل ما يتعلق بفنون الزراعة وخواص النبات، وكانت مزارعهم وحدائقهم مضرب الأمثال في الجودة والناء.

وقد نقل العرب من المشرق وشمال إفريقية الى إسبانيا كشيراً من الأشجار والمحاصيل ، كالقطن والأرز ، وقصب السكر والزعفران والنخيل . وكانت بسائط الجزيرة في أيامهم رياضاً نضرة ، وكانت غياض القمح وغابات السزيتون ، وحداثق السبرتقال والتوت والكروم ، من أبدع ما ترى العين في وديان الأندلس ومروجها النضرة .

وأما نبوغ أهل الأندلس في تنظيم وسائل الري والصرف، واستجلاب المناء وتوزيعه بالطرق الفنية، فما زالت تشهد به آثارهم الباقية إلى الآن، في ودبان الأندلس من القناطر والجداول الدارسة. وقد أقيمت أيام الدولة الأموية بعض القناطر الشهيرة، وحفرت ترع ومصارف لا حصر لها، في مختلف أنحاء إسبانيا، وكلها عما يشهد لصانعيها بالمهارة والتفوق.

وكان لأهل الأندلس شهرة خاصة في غرس الحداثق ونسيقها، وقد كانت حدائق الرصافة والزهراء والراهرة، بدائع تشهد خم بالبراعة وحسن الذوق، وما زالت هذه البراعة حتى اليوم علماً على جمال المخداثق الأندلسية. وقد اتخذت فنون الزراعة على يد الأندلسيين طابعاً علمياً والفت فيها الكتب القبمة، وقد انتهى إلينا من آثارهم في ذلك كتاب «الفلاحة » لابن بصال الطليطلي (القرن الحادي عشر الميلادي) وكتاب «الفلاحة » أيضاً لتلميذه أبي زكريا ابن العوام الإشبيلي (أواخر القرن الناني عشر)، ومؤلف ثالث في الفلاحة أيضاً للطغنري المغرناطي، وفي هذه الكتب كلها ما يدل على مبلغ ما وصال إليه مسلمو الأندلس من معرفة بخواص التربة، واستخراج كنوز الأرض، وطوق الري والصرف، وأحوال الطقس وغيرها.

وقد كان من آثار غزوات البعوث الأندلسية المجاهدة في القرن العاشر الميلادي في جنوب فرنسا، أن نقلت إلى هذه المنطقة بذور بعض المحاصيل والمواد الحنام، مثل القمح الأسمر، الذي يعتبر حيى الآن من أهم المحاصيل المغذائية في جنوبي فرنسا. ومن آثارهم الصناعية عملية المحاصيل الغذائية في جنوبي فرنسا، ومن آثارهم الصناعية عملية استخراج القطران الذي تطلى به قاع السفن ويحميها من العطب، فهم الذين علموه لأهل بروفانس، وما زال عندهم من الصناعات الذائعة وما زال اسمه الفرنسي Goudron (القطران) ينم عن أصله العربي.

وأما في علم النبات نقد اشتهر من علماء الأندلس عالمان عظمان، هما: ابن الرومية الإشبيلي المتوفي سنة ١٣٤٠م، وابس البيطار المالقي المتوفي سنة ١٢٤٨م، وقد طاف كلاهما شمال إفريقية وسلاد المشرق في سبيل البحث عن الأصول النباتية، وكان لبحوثهما في عالم النبات أعظم تأثير على البحوث الأوروبية في هذا الميدان.

وكذلك ضرب مسلمو الأندلس في الصناعة بأوفر سهم، وكانت إسبانيا المسلمة أيام قوتها، أعظم الأمم الصناعية في

أوروبا . وكانت ثرواتها المعدنية من الحديد والسرصاص والزئبق والذهب والفضة وغيرها ، تمدها بأسباب التفوق في هذا الميدان . وقد اشتهرت الأندلس بنوع خاص بصناعة الأسلحة الممتازة ، تنتجها بوفرة ، وتصدرها إلى أمم أوروبا وإفريقية . وكذلك اشتهرت بصناعة الصوف والحرير والأقشة الملونة الممتازة ، وصناعة الجلود الدقيقة التي برع فيها أهل قرطبة بنوع خاص .

وطبق مسلمو الأندلس تفوقهم في الكيمياء في ميدان الصناعة ، فبرعوا في صنع الأدوية والعقاقير ، واستخراج العطور مسن الأزهار ، وتركيب الأصباغ المختلفة ، ولا سيا اللون الذهبي ، وغيره من الألوان الزاهبة ، وكانت صناعة الحرير صناعة زاهرة ، ولا سيا في مالقة والمرية ، وكانت من أعظم موارد الأندلس .

وقد نقلت المدن الإبطالية التي اشتهرت بصناعة الحرير في العصور الوسطى، عن الاندلسيين معظم طرائقهم وفنونهم في هده الصناعة المريحة. وكانت مدينة فيزنزا (فلورنس) تستورد كمبات كبيرة من الحرير الخام من غرناطة حتى أواخر القرن الخامس عشر، ولبثت صناعة الأوافي الحزفية الجميلة المزدهرة حتى العصر الأخير. وما زالت بغايا هذه الصناعة الاندلسية القديمة قائمة حتى اليوم في بعض المدن الاندلسية، ولا سيا في إشبيلية ومالقة، وما زالت المتاحف الإسبانية تغص بكثير من الأواني الحزفية الاندلسية والموريسكية البديعة الصنع والزخرفة،

واشتهرت الأندلس أيضاً بصناعة الورق، وأنشئت لها المصانع العظيمة ولا سيا في طليطلة وشاطبة ونقلها الإسبان عن المسلمين، ثم انتقلت إلى أوروبا عن طريق فرنسا، وذاعت فيها منذ القرن الثالث عشر، وكان لهذه الصناعة مكانتها في مملكة غرناطة.

#### التجارة

أما التجارة فقد بلغت شأواً بعيداً في الأندلس، وذلك لحسن موقعها وكثرة تغورها، وتوسطها بين أوروبا وإفريقية، وانشظام صلاتها البحرية مع سائر ثغور البحر المتوسط، وكانت علائقها التجارية تحتد حتى قسطنطينية، ونغور الشام والإسكندرية، وترسو سفنها التجارية في الثغور الإيطالية، ولا سيا جنوه وروما والبندقية. وكانت ثغورها تزخر بمختلف الواردات من بلاد أوروبا وإفريقية والمشرق. وكان لتجار الأندلس سمعة عالمية في حسن التعامل والأمانة والوفاء.

#### النهضة الأدبية

هذه صورة عابرة من الحضارة الإسلامية بالأندلس. وإذا كنا قد أشرنا إلى بعض الآثار التي خلفتها في الحضارة الاوروبية، ولا سيا حضارة عصر الاحياء القريبة منها من الناحية الزمنية، وإذا كانت هذه الآثار تجتمع بالأخص حول المؤثرات العلمية مثل الطب والكيمياء والفلك والنبات وغيرها، فإن هذه المؤثرات تحتل كذلك مكانتها في الشواحي

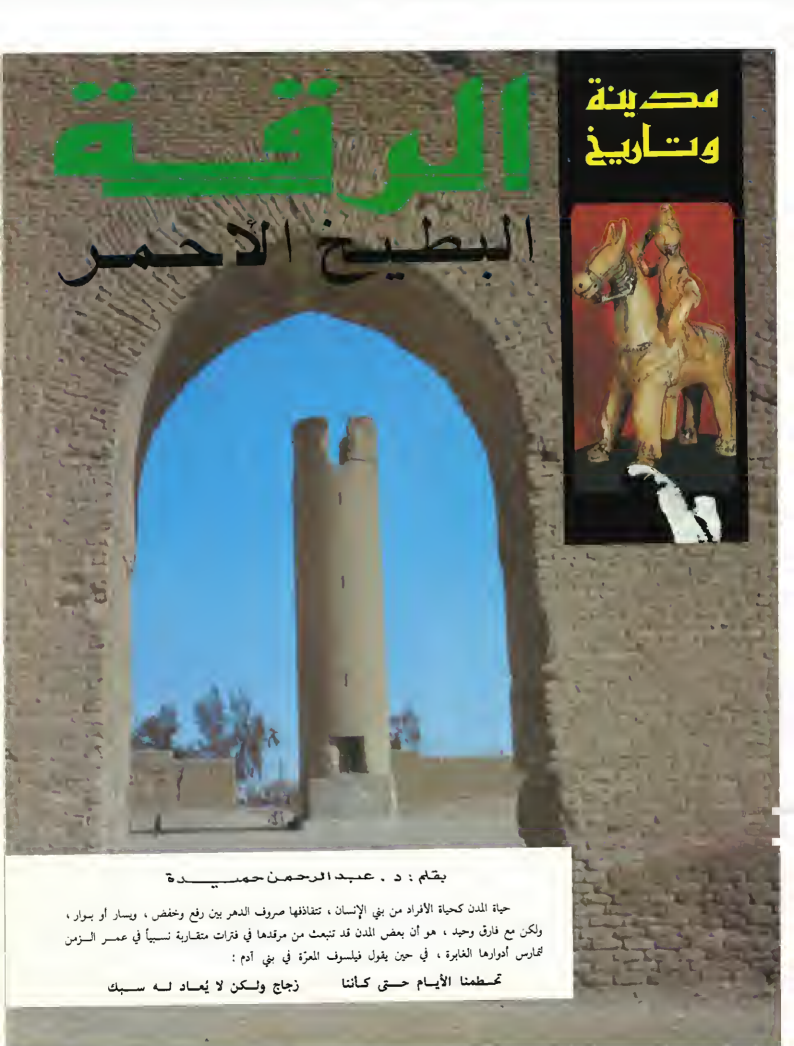


د دالتي 🖈

الأدبية . فقد أشرنا مثلاً إلى اقتباس الأغاني القشتالية من أزجال ابسن قزمان ، ويرى البحث الحديث أن يربط مثلاً بين ملحمة دانتي الرائعة «الكوميديا الإلهية» وبين كتاب الغفران لأبي العلاء المعري ، وين قصة ديفوني «روبنصن كروزو» وقصص السندياد البحري ، وإن كان هذا التمثيل يرجع إلى أثار التفكير الإسلامي المشرقي ، بيد أن أعظم الآثار الأدبية الأندلسية يبدو قبال كل شيء في تكوين النزعة الشعرية في جنوبي فونسا .

وقد ظهرت هذه الآثار واضحة في الحركة الأدبية التي نعسرف (جركة الترويادور» Troubadour التي ظهرت في جنوبي فرنسا . وفي شمال إسبانيا وشمال إيطاليا ، منذ الفرن الحادي عشر البلادي ، وتوامها القريض الحربي والغنائي ، وزعاؤها فرسان شعراء وفنانون . أضف إلى ذلك أن تأثير الحضارة الاسلامية الأندلسية في سير الحضارة الأوروبية ، لم يقف عند هذا العصر ولا عند هذه الحدود . فقد استمرت العلائق بعد ذلك طويلاً بين مسلمي الأندلسية في تطورها العقلي والاجتماعي أعظم الآثار .

ثم إنا نستطيع أن نزيد على ذلك أن آثار هذه الحضارة قدد طبعت شبه الجزيرة الإسبانية بطابعها الرائع، وإننا نستطيع أن نلمس هذه الاثار في كثير من طبائع الشعب الإسسباني وتقساليده، ولا سيا في ولايسات الائدلس الجنوبية فيا وراء نهر الوادي الكبير، في قرطبة وإشبيلبة وغرناطة ومالغة . ثم نلمسها واضحة في اللغة الإسبانية ذاتها ، وهي تحتوي على المثات من الكلهات العربية المحرفة إلى الإسبانية ، ونلمحها في طواز العهارة القشتالية حيث بقول لنا الأستاذ جونثالت بلانيثا إن البيت القشتالي لم يكن سوى صورة مطابقة من طواز البيت الأندلسي ، بفنائه الداخلي ، ونوافذه المطلة على الفناء ، وشجر البرتقال والنخيل قائم في وسطه ، وأن تقاليد الأسرة القشتالية ، كانت مشابهة إلى حد كبير تقاليد الأسرة المسلمة . ونحن نكتني بقول هذا العلامة الإسباني الكبير ، دلالة على أصالة الحضارة الاندلسية وتأثيرها البعيد في شبه الجنوبرة حتى دلالة على أصالة الحضارة الاندلسية وتأثيرها البعيد في شبه الجنوبرة حتى يومنا .



وتنتسب مدينة الرقة إلى هذا الفط من المدن ، هذا علماً بأن حاضرها لا يزال أقل بريقاً من ماضيها بكثير . فهذه المدينة التي ارتقت منذ عنرين عاماً إلى رتبة عاصمة محافظة سورية كبيرة المساحة ، لا تضم حالياً اكثر من خسين الف نسمة ، ولكنها تعد ، مع ذلك ، أهم مدينة على ضفة الفرات اليسرى في بلاد الشام ، لأن العسرب يسطلقون عيسارة «الشامية» على كل المناطق الواقعة إلى الغرب من نهر الفرات .

هذا وتقوم الرقة في سهل من الأرض فسيح ، شديد الانبساط ، لأن المرقق ما مقد من المرقق ال

وتحتل هذه المدينة أواسط الزاوية المؤلفة من التقاء وادي الفرات برافده الصغير ، نهر البليخ ، الذي يعانق الفرات على مسافة نلاثة عشر كيلومتراً إلى الشرق منها ، فوق بقعة تزخر بآثار الخضارات المتعاقبة القديمة من آرامية وهللينيستية ورومانية وإسلامية .

وتقوم الرقة إلى الشرق من حلب ، عاصمة بلاد النام الاقتصادية ، على مسافة تبلغ مائة وغانين كيلومتراً ، إلى النسال الغربي من مدينة دير الرور ، أكبر مدينة عربية على الفرات ، والتي تبعد عنها بمقدار مائة وأربعسين كيلومتراً ، أي على الطريق التجارية العربقة التي تسريط مسوائي البحسر الأبيض المتوسط ببلاد الرافدين ، وبمسوان الخليسج العسربي والهند والشرق الأقصى ، وعند نقطة من هذا الطريق تدعى « المقص » يتفرع طريق طوله ستة كيلومترات في انجاه الشيال الشرقي ليتصل بجسر حديث البناء على الفرات يؤدي مباشرة إلى مدينة الرقة .

#### طبيعتها

تتمتع الرقة الواقعة على درجة عرض مرتفعة نسبياً ، بالموازنة مع باقي ارجاء العالم العربي ، أقول تتمتع بمناخ عذب منعش على العموم ، هذا على رغم تعرضها للرياح القارسة التي تنحدر هابطة من هضاب الأناضول الثلجية شتاء ، والتي تؤدي في بعض السنين إلى هبوط الحرارة إلى حوالي عشر درجات دون الصفر ، وفي حالات نادرة ، إلى تجميد مياه نهر الفرات ذاته ، كما حدث عام ١٩١١ م ، أو عام الثلج ، مثلما نبدو مدينة مفتحة الصدر للرياح اللافحات التي تهب من القطاع الجنوبي ، أي من صحارى جزيرة العرب وإفريقيا ، كي ترفع الميزان الحراري فيها إلى حوالي ٤٧ درجة في الحرارية المتطرفة والنادرة ، وجدنا أن الرقة لطيفة المناخ ، إذ يساهم نهر الفرات العريض ، ولاسيا البحيرة الاصطناعية المتدة خلف السد الحديث ، إلى الغرب من الرقة ، على مسافة ثمانين كيلومتراً ، بالإضافة إلى السهول المزروعة بجوارها ، في جعل ليالي الصيف غاية في اللطف ، إذ ليس من المستغرب أن يهبط ميزان الحرارة في ليالي الفصل القائظ إلى حوالي ١٥ هم من المستغرب أن يهبط ميزان الحرارة في ليالي الفصل القائظ إلى حوالي ١٥ هم من المستغرب أن يهبط ميزان الحرارة في ليالي الفصل القائظ إلى حوالي ١٥ هم من المستغرب أن يهبط ميزان الحرارة في ليالي الفصل القائظ إلى حوالي ١٥ هم من المستغرب أن يهبط ميزان الحرارة في ليالي الفصل القائظ إلى حوالي ١٥ هم من المستغرب أن يهبط ميزان الحرارة في ليالي الفصل القائظ إلى حوالي ١٥ هم من المستغرب أن يهبط ميزان الحرارة في ليالي الفصل القائظ الى حوالي ١٥ هم من المستغرب أن يهبط ميزان الحرارة في ليالي الفصل القائظ المي حوالي ١٥ هم من المستغرب أن يهبط ميزان الحرارة في ليالي الفصل القائط المي من من من من من من من المستغرب أن يهبط ميزان الحرارة في من المنتخرب أن يهبط ميزان الحرارة في من المنتخرب أن يهبط ميزان الحرارة في من المنتخرب أن يهبط ميزان الحرارة في من المنافعة علية في المنافعة المنافعة من المنافعة من المنافعة الميالي الفصل القائط المنافعة الميافعة على الميافعة من المية على الميافعة الميالي الفصل القائل الميافعة المي

أما أمطارها التي تعادل أصطار العناصمة السورية ، أو ١٨٥ مبليمتراً ، فلا تكفي لقيام زراعة الديم ، أو البعلية ، أي المعتمدة على الأمطار ، ولكنها تسمح بوجود المراعي الطيبة في كل أنحناء منطقتها . ولكن الرقة تعتمد على نهر عظيم يقذف في كل نصف دقيقة من الزمن منا يكفي لاستهماك صدينة كبيرة



كالرياض في كل يوم . لهذا قامت على ضفتيه زراعة كثيفة ، يحتل القطن فيها مكان الصدارة ، ويتلوه في الإنتاج القمح \_ ذهب المستقبل \_ والخضار بأنواعها .

وللرقة شهرة عريقة بزراعة البطيخ الأحمر أو الأصفر ، الذي كان يصدر إلى عاصمة العباسين ، إذ لا ينزال العراقيون يطلقون على البسطيخ الأحمر اسم «الرقتي » نسبة إلى الرقة ، وهو الذي يدعى الحبحب في الحجاز ، والجمع في نجد ، والمجتبس في حلب ، والسدنشي في دير الزور ، والدلاع في كل أقطار المغرب العربي ، مثلما كانت مشتهرة بزيتونها وزيتها وصابونها المعطر ، وقد اندثرت زراعته تماماً .

#### الرقة في غابر الزمن

لقد كانت الرقة ، نظراً لتوفر أسباب موائمة عديدة ، مركزاً لتجمع البشر منذ العصور الحجرية القديمة ، أي منذ حوالي ٨٠٠٠ سنة ، وموطناً لحضارات متالية خلفت بصباتها فوق منطقتها ، مثلما كانت مركزاً



★ قصر البنات . . وفد نم التنفيب عنه في موسم ١٩٧٨\_ ٧٩م، على بد يعنه وطنية بإشراف رئيس الحقريات فاسم طوير ★

لتبادل السلع وتكديس الحاصلات والمؤن وتصديرها إلى ببلاد كثيرة بواسطة الطريق الماثي ، وهو الفرات ، والذي كان دائماً صالحاً للمبلاحة النهرية ، فاستخدمه الحثيون ونقلوا عليه سلعهم إلى ببابل والخليج العربي والهند ، مثلما استخدمه الطريق البري الذي يواكب ضفة الفرات اليمني الذي كانست نسلكه القوافل مارة بالموافئ النهرية الهامة مثل قسرقيش ، أي (جرابلس) الحالية ، والتي كانت عاصمة الإمبراطورية الحثية الثانية ، ومدينة ايمار ، وهي (ترابساك) البيزنطية أو (بالس) العربية التي مر بها شيخ المعرّة في رحلته إلى بغداد ، أو (سكنة) الحالية ، ودورا أو رويوس ، أو الصالحية الحالية .

وكانت منطقة الرقة مسركز إمارة آرامية تدعى «بيت آدين»، وكان مقرها تل برسيب الجاور للرقة، وكانت إحدى الإمارات الآرامية على الفرات مسل إمارة رجبوت النهر (السرجة = الميادين)، وإمارة زوحي ولوقي (حلبية وزلبية)، وكانت هنذه الإمارات على اتصال وثيق فيا بينها، وتؤلف حلفاً في وجه السدول المجاورة الطامعة،

وكائت تنضوي تحت زعامة آراميني دمشق ، وذلك خلال القرن الحادي عشر والعاشر والتاسع قبل الميلاد . وحوالي منتصف القرن التاسع قبل الميلاد . اكتسح الآشوريون الإمارات الارامية ، وهاجم ملك آشور ناصربال ميت آدين واستولى عليها ، وفرض عليها الجزية ، ونقل ٢٤٠٠ نسمة من سكانها الاراميين إلى مدينة كالح ، إحدى عواصم الاشوريين على نهسر دحلة .

## الرقة في العهد الهلليني والروماني

قبل أن يختارها الرشيد كمصيف له ، كان فوق منوفع مدينة الرقة الخالية ، مدينة على قدر لا بأس به من الأهمية ، تحمل اسم فيقفوريوم ، ينسب بعض المؤرخين تأسيسها إلى الإسكندر بن فيليب المقدوني ، في حين يعزو الأخرون بناءها إلى سلوقس الأول ، وتقع تحت أنقاض المدينة الرومانية البيزنطية . ثم دعيت كاللينيقوم ليدونتوبوليس ، باسم سلوقس الثاني كاللينيقوس ، الذي جدد المدينة القديمة في عامي



🖈 على بعد حولي 🕫 كيلومنها عن الوقة نفع مدينة الرصافة الثارية الوائعة . وقد كانت في الماضي البعيد مفتاح البادية والمثن الصيلي لبعص خلف بني أنبة 🖈

۲٤٤ \_ ۲٤٢ ق. م، وهو أحد قواد الإسكندر وواحد من حلفائه. ويدعم المؤرخون السريان هذه الرواية، ولكن منولف المدليل الأزرق المفرنسي يقول إن المدينة دعيت كاللينيقوس تكريساً لذكرى فيلسوف البتراء الوثني الذي يحمل نفس الاسم والذي قتل فيها.

ويقول ابن العبري في كنابه «مختص الدول»: «إن بطليموس، من ملوك الدولة البونانية ، ملك سنأ وعشرب سنة ، وفي زمانه بنست قالينيوس ، وهي مدينة الرقة » . وكانت الثقافة البونانية نتفاعل في الوقة مع السريائية والعربية .

رفي عهد الإمبراطور جوليان كانت المدينة الرومانية تقوم شرفي باب بغداد القائم حالياً في الرقة ، وكانت حصناً منبعاً في وجه الفرس ومركزاً تجارياً هاماً . ثم اطلق الرومان عليها اسم قسطنطينو بوليس نسبة إلى الإمبراطور قسطنطين . وفي سنة ٥٠٣م ، دافع القائد تيموستراتوس بسالة عن المدينة في وجه الفرس . وفي عام ٢٩٥٩م ، منحها الإمبراطور امنبازاً تجارياً حقق لها الكثير من الرخاء عندما قرر حصر التجارة في مدن النخوم مع

الفرس عدينة نصيبين وكاللينيقوس وأتاكساتا .

وقد اكتسبت مدينة الرقة بعض الأهمية خيلال الحروب بين البيزنطين وبين البيزنطين الفرس الساسانيين مثلما نالت الرقة نصيبها من الفيواجع والأحداث أثناء تلك الحروب، لوقوعها على طريق الجيوش المتحاربة في كرها وفرها، وفي زحفها أو انسحابها، ففي عام ٥٣١م، انهزم الجترال البيزنطي بيليزير غن أسوارها في وجه الملك الفارسي كافاد الأول الذي قضى نحبه بعد هذا النصر بقليل، وخلفه خسرو الأول الذي حكم بين ٥٣١ و ٥٧٨م، والذي أمر بتوطين قبيلة مضى العربية في منطقة الرقة، والتي دعبت ديار مضر في ذلك الحين.

ولكن الإمبراطور جوستينيان تمكن من أن يقيلها من عثرتها بعد أن طرد الفرس منها وشيد فيها أسواراً منبعة بسبب تبواني الحروب بين الفرس والروم ، إذ كانت تبؤول إلى هؤلاء نارة وإلى أولئك تبارة أحرى . واستقرت بيد الروم بعيد انتصارهم الأخير على الفيرس كما ننبأ بسذلك القسرآن الكريم مسبقاً في سيورة السروم ، ولعبيت السرقة دوراً هاماً في هذه



🖈 جانب من النرميات الجديدة للسور القديم\_ الرفة 🖈

### الحروب .

وكان أهلها نصارى يعاقبة من القاتلين بالطبيعة الواحدة للمسيع ، نسبة إلى يعقوب البرادعي الحرّاني المولود عام ٥٠٠ ميلادية ، المتدوق سينة و٧٨ م . وكانت الرقة مقر أسقفية وكان يقوم بجوارها دير مشهور هو ديس زكتى ، شرقي باب بغداد القائم حالياً في السرقة ، وعلى مسافة تبلائة كيلومترات من المدينة الحالية والذي لعب دوراً هاماً لا بأس به في اأدب المديارات ، إذ كان يتردد عليه الشعراء كالصنويري ، وكانت الملوك إذا اجتازت به نزلته أياماً لما اجتمع فيه من حسن العارة وطبب الموقع وتوفر الماكل المتقن والراحة . ومن أجل من نزله أيام بحده هارون السرشيد الخليفة العباسي ، فاستطابه وبر أهله .

أيا سروتي بستان زكنى سلمتا بضان ومن لكما أن تسلم بضان ويسا سروتي بستان زكنى سلمتا وغال ابن أملي نانب الحدثان

وقال الصنوبري من مقطوعة :

كم غدا نحو دير زكنى من قلب صحيح فعاد وهو حزين للو على الدير عجت يوما لأغتك فنون وأطربتك فنون لأغتى في صبابتي قدك مهلا

أما الأقوام التي استوطنت المنطقة ، منذ الألف الثالث قبـــل الميـــلاد حــتى الفتح الإسلامي ، فقد كانت شعوباً سامية يغلب عليها العنصر العـــربي والـــذي

عجلة القيصل العدد (٤٢) ص ٣٩

زحف على شكل موجات متصاقبة من الجزيرة العمربية ، كانت أبرزها ممضر قبل الفتح الإسلامي كها أسلفنا ، ثم تلتها تغلب ، وأخرها عنزة وشمر قبل قرن ونصف من الزمن .

### الفتح العربي الإسلامي

فتح العرب المسلمون الرقة في عام ١٧ ه ، أو ١٣٨ م ، أي بعد انتقال الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم ، إلى الرفيق الأعلى بستة أعاوام ، في خلافة أبي بكر ، كما يذكر الطبري في «تاريخ الرسل والملوك» ووافقه على ذلك ياقوت الحموي في «معجم البلدان» ، في حين يسرى السواقدي صاحب « فتوح الشام » والبلاذري مؤلف « فتوح البلدان » أن فنحها كان عام ١٨ للهجرة ، على يد القائد عياض بن غنم .

ويروي البلاذري أن الرقة كانت مدينة مسورة لها عدة أبواب، منها باب شماني اسمه باب الرها. ويقول الواقدي: هسار عياض إلى الجزيرة سنة ١٨ ه، وانتهت طليعته إلى الرقة ، فأغاروا على حاضر كان حولها للعرب، وعلى قوم من الفلاحين، فأصابوا مغناً، وهرب من نجا من أولئك فدخلوا مدينة الرقة. وأقبل عياض في عسكره حتى نزل باب الرها في تعبئة، فرمى المسلمين حتى جرح بعضهم، ثم إنه ناخر عنهم للهلا تبلغه حجارتهم وسهامهم، وركب فطاف حول المدينة، ووضع على أبوابها روابط، وبث السرايا فجعلوا يأتون بالأسرى من القرى وبالأطعمة الكثيرة. وكانت الزوع مستحضرة. فلما مضت خسة أبام وهم على ذلك، أرسل بطريق المدينة إلى عياض يطلب الأمان. فصالحه عياض على أن يأمن جميع أهلها على أنفسهم وذراريهم وأمواهم ومدينتهم، وقال عياض: «الأرض لنا قد وطئناها واحرزناها». فأقرهها في أيديهم على الخراج، ووضع الجزية على وطئناها واحرزناها». فأقرهها في أيديهم على الخراج، ووضع الجزية على والصبيان،

ووظف عليهم مع الدينار أقفرة من قمح وشيئاً من زيت وخل وعسل ، ثم إنهم فتحوا أبواب المدينة وأقاموا للمسلمين سوقاً على باب الرها .

وكتب عياض لأهل الرقة عهداً هذا نصه :

«بسم الله الرحمن الرحم . هذا ما أعطى عياض بن غنم أهل الرقة يوم دخلها : أعطاهم أماناً لأنفسهم وأمواهم وكنانسهم لا تخرب ولا تُسكن ، إذا أعطوا الجزية التي عليهم ، ولم يحدث مغيلة ، ولا أن يحدثوا كنيسة ولا بيعة ، ولا ينظهروا ناقوساً ولا باعوثاً ولا صليباً . وكن بالله شهيداً . وختم عياض بخاته » .

وقد سجل سهيل بن عدي القائد الذي كان في جيش عياض ، فتح الرقة بهذه الأبيات :

وصادفنا الفرات غداة سرنا إلى أهل الجنزيرة بالعوالي أخذنا الرقة البيضاء لما رأينا الشهر لوّح بالهلال وأزعجت الجزيرة بعد خفض وقد كانت تخوف بالزوال وصار الخرج ضاحية إلينا المنزيرة عن تقال باكناف الجنزيرة عن تقال

وكان مجيء عياض إلى الرقة في جيشه عن طريق بالس ، أي سن الغرب ، فنزل عياض على بالس ، وكان القائد خالد بن السوليد قد فتحها صلحاً بعد فتحه لـ قنسرين ، جنوبي حلب . فأقام عياض على بالس وسرح سهل بن عدي كطليعة إلى الرقة . فنزل على حصارها وكان عليها بطريق اسمه يوحنا ، كان من فبل صاحب رأس العين وكان قد استعد



★ مثال من الزخارف الجصية التي وجدت في حفريات الرقة ★



﴿ وَقَارِسَ الرَّفَةِ ٤ سَ تَمَالُ حَرَّقِي مَطْلُ بِالدُّهُ ، وقد عثر عليه داخل السور ﴿

للحرب وعبًا آلة القتال . وقد اتخذ عياض من الرقة قاعدة لفنوحاته في الجزيرة الفراتية ، إذ فتح الرها ورأس العين على صلح واحد . وكانت الرقة عند فتحها على أيدي المسلمين العرب ذات أسوار وعدة أبواب وكانت كثيرة الغلات ولها سوق هامة . ولم يؤذها الفاتحون ، بل أبقوا أراضيها في أيدي أهلها ورتبوا عليها تكاليف الأمن من خواج وجزية ، واستأنفت الرقة حياتها الاعتيادية وهي تنعم بعدالة حكم العرب ومن نعمة الاستقرار فضالاً عسن خصوبة أرضها ووفرة مياهها وموقعها الجغرافي الممتاز ، مما منحها أهمية تجارية فريدة .

وبعد وفاة عياض بن غنم، فاتح الرقة ووالي الجزيرة، ولمى عمسر بسن الخطاب سعيد بن عامر بن خديم سنة ٢٠ هـ، فبنى فيهما مسجداً من الأجر استعمل في بنائه أنقاض الرخام القديم في المدينة العتيقة المي كانت شرقي الرافقة والتي ضاعت معالمها قبل ربع قرن، وهـي الرقمة البيضاء المذكورة في الكتب التاريخية والجغرافية القديمة .

ويذكر المقدسي في كتابه ، أحسن التقاسيم ، جامعها في علة البزارين ويقول إنه كان فيه شجرتا عنب وشجرتا توت .

وكانت الرقة ، منذ أن فتحها العرب ، مؤلفة من عدة «رقات» متقاربة ، هي الرقة البيضاء ، وهي أكبرها والمقصودة في بحثنا ، والرقة السوداء على مسافة فرسخ واحد منها إلى الشرق ، وتسمى الرقة المحترقة ، والرقة المعوجة وتقوم فوق موقعها اليوم قرية رقة سمرا على ضفة الفرات الشرقية .

وقد ذكر الشاعر الأموي عبد الله بن قيس الرقيات الذي كان ينزل الرقة في سنة ٧٠ه، الرقتين في بيت من قصيدة يمدح بها عبد الله بن جعفر بن أبي طالب في عهد الخليفة عبد الملك بن مروان :

ذكرتك إن فاض الفرات بأرضنا وجاش بأعلى الرقتين باها

وانحازت الرقة إلى جانب الوالي معاوية بن أبي سفيان في النزاع الذي نشب بينه وبين الخليفة على بن أبي طالب وكان أميرها سماك بين مخسرمة الأسدي في طاعة معاوية ، فسار إليه على بن أبي طالب بجيشه بعد انتصاره في موقعة الجمل وكاد أن يبطش بها لما حال أميرها بينه وسين عبسور الفرات ، فتجاوزها ، ولكن مدبر شرطته الأشتر النخعي هددها ، فوافق أهلها أخيراً على عبور الجيش إلى أن التق بمعاوية وجيشه في صفين ، واستمر الفتال مائة وعشرة أيام ، وكانت أعظم الوقعات ليلة الهرير في ٢٨ تموز (يوليو) سنة ٢٥٧ م، التي حمل فيها الأشتر النخعي فسزعزع جيسوش الشمام عسن مراكزها . وكانت الفتان قد سئمت القتال وكوهه الكثيرون من المعسكرين ، ونزل علي بن أبي طالب مكوهاً على قبول التحكيم المذي كان نصراً حساساً لمعاوية واعترافاً به .

### الرقة في العصر الأموي

عني الأمويون بالرفة واتصل تاريخهم بها طيلة مدة عهدهم في الشرق بين عام ١٤ و ١٣٢ ه ، فقد كانت محطتهم إلى أرمينية التي فتحها حبيب بن مسلمة بأمر من الخليفة عثمان ، كما كان لمعاوية نفسه خلال ولايته على الشام في عهد الخليفيين عمر بن الخطاب وعنمان بن عفان غزوات في بلاد الروم ، فبلغ عمورية وأسكن الحصون الني في طريقه جماعات من أهل الشام والجزيرة .

وهكذا عاشت الرقة في كنف الدولة الإسلامية الأولى عامرة مزدهرة بفضل موقعها الجغرافي الممتاز ومركزها التجاري وحاصلاتها الزراعية المتنوعة ، فكانت تمون الجيوش وتمد المناطق الاخرى بخيراتها الوفيرة ، وكانت تشرف على القبائل العربية في الجزيرة الفراتية والتي كانت مركزاً من مراكز الخوارج منذ ناريخ خروجهم على الإمام علي في (صفين) . فكانت تشرف على الجزيرة الفراتية كلها التي كانت درعاً للشام وقاعدة لانطلاق الجيوش إلى الشهال والشرق .

وقد اهتم الأمويون بها حتى أن الكثير من أمرائهم كانوا يـنزلون فيهـا ، وكان لبعضهم قصور في ضواحيها ، ومزارع على البليخ وفي نواحي أخـرى ، فكانت عـامرة في عهدهم ، ونزفـا بعض الصحابة وبعض التابعين والكثير من المحدثين مثل وابصة بن معبد الأسـدي ، ويـزيد بـن الأدهـم ،

\* مر ابنان \*

وسالم بن وابصة ، وميمون بن مهران أبو أيوب ، وجعفر بن برقان . فكانت حركة الحديث ناشطة في الرقة ، فنزلها الكثير من الفقهاء والعلماء والأدباء ، وأخذ الطابع العربي يغلب عليها لكثرة من نزل فيها من العرب في ذلك العهد ، هذا بالإضافة إلى من كان فيها من العرب في ضواحيها وبواديها .

وتوسعت الرقة وأرسلت إليها المياه في عهد هشام بن عبد الملك المنوفي سنة ١٢٥ ه، أو ٧٤١ م، من قناتين سمينا والحسني والمريء، تستمدان الماء من الفرات. وقد بنى الخليفة هشام مقابلها على الضفة الشامية قصرين سرعان ما قامت حوفها المنشآت العديدة، فتحول المكان إلى ضاحبة جميلة دعبت واسط الرقة، وكان ينزل بها هشام في طريق سفره إلى والرصافة، حيث كان يقيم أكثر وقته.

وقد انشأ هشام جسراً بين تلك الضاحية والرقة ، مؤلفاً حلى الأرجح به من زوارق مثبتة بألواح خشبية ، ولكن يبدو أنه لم يدم طويلاً ، إذ لم ذكر في مؤلفات الرحالة ، وإنما ذكره المستشرق هونيغمان نقالاً عن ميخائيل السوري أو ديونيسوس تبل محسس ، وكان برتكز على عضادات حجرية لا يزال يظهر بعضها في موسم الصيهود ، أي موسم شح المياه في شهر أيلول (سبتمبر) ، يعتقد البحائة أنها من بقايا ذلك الجسر .

وقد سجّل الشاعر الأموي جرير عناية هشام بالري وبالشاريع الزراعية بعدة قصائد، بمدح بها هشاماً وهو مقيم في الرصافة، جاء في الحداها:

سمقت من الفرات مباركات بحواري قد بلغن كها تريد بها الزيتون في غلل ومالت عناقيد الكروم فهن سود فتمت في الهني جنان دنيا فقال الحاسدون هي الخلود يعضون الأنامل إن رأوها بحائينا يؤازرها الحصيد ومن أزواج فاكهة ولخيل

وفي آخر العصر الأموي مثى على الرقة الضحاك بن قيس الشيباني الخارجي الصفري الذي غلب على العراق وسار للقاء مروان بن محمد في جيوش عظيمة ومعه سليمان بن هشام بن عبد الملك في جمع مواليه ورجاله سنة ١٢٨ه، فأرسل مروان بن محمد عسكراً نحاربته، فانكسر الخوارج وقتل الضحاك.

ولما لحقت الهزيمة بمروان بن محمد ، آخر خلفاء بني أمية في الشرق ، أقام عبد الله بسن علي ، القائد العباسي بالرقة ، وأنفذ أخاء عبد الصمد في طلب مروان الذي سار إلى دمشق ومنها إلى البصرة ، وفيها قبض عليه وقطع رأسه وأرسل إلى عبد الله بن علي في الرقة ، فأرسله هذا بدوره إلى أبي العباس السفاح في العراق أول الخلفاء العباسيين ، وعنلما القي أمامه تمثل بهذا البيت :

لو يشربون دمسي لم يسرو شاربهم ولا دماؤهم للغيظ تسروبسني

عِلْمُ القيصل العدد (٤٢) ص ٤٤





### الرقة في العهد العباسي

نستشف مما سبق أهمية الرقة ومنطقتها في العهد الأمسوي مسن الناحية الاقتصادية ومن الناحية الاستراتيجية باعتبارها قاعدة لانطلاق الجيوش بانجماه أرمينية وبلاد الروم ، مما لفت إليها انتباه الخليفة العباسي أبي جعفر المنصور ، فأمر أن نبنى فيها سنة ١٥٥ ه (٧٧٧م) مدينة جديدة دعاها والرافقة » . وقد أراد أن تكون ذات مخطط مستدبر كمخطط بغداد ، ولكنها أتت على شكل حدوة الحصان بسبب مرور نهر الفرات إلى الجنوب منها .

وكان اهتام الخليفة بمشروعه العمراني هذا عظياً حتى أنه أرسل ولي عهده محمد المهدي كي يشرف بنفسه على أعال البناء ، وكان الخليفة العباسي يرمي من وراء ذلك استغلال موقعها الجغرافي والاقتصادي ، لتحويلها إلى مركز عسكري للجيوش الصائفة ، فتشرف بذلك على الجزيرة الفراتية وعلى الثغور الشالية ويصد غارات الروم البيزنطيين ، ولا يستبعد أن الخليفة كان يرغب في إبعاد الجيش المحراساني عن بغداد خشية الشغب والقلاقل بين فسرق الجيش ولا سيا بعد اغتيال أبي مسلم الخراساني .

ومكذا بنيت الرقة على نمط بغداد في التخطيط، وفي استعمال مادة البناء نفسها وهي الطابوق، وقامت إلى جانب الرقة البيزنطية والأموية على مسافة ٢٠٠ ذراع إلى الشيال الغربي. فشيدت أسوارها مسن الطابوق على هيئة أسوار بغداد، أي تتألف من سور مضاعف داخلي وخارجي بنها نصيل، وحفر حول السور الخارجي خندق، وكان عصرض السور الخارجي يبلغ ٤,٥ أمتار، وكان اسساس السور مسن الحجر الكلمي. وشابهت بغداد في بيوتها وأبوابها، وجعل للمدينة بابين، الأول في الزاوية الجنوبية الشرقية، لا يبزال قاغاً حيتى اليوم كل منها برج مستدير نصف قطره ٢,٨ أمتار، ولا يبزال بسرج الباب كل منها برج مستدير نصف قطره ٢,٨ أمتار، ولا يبزال بسرج الباب النافي، وهو باب الجنان، بسبب اعتاد سكان الرقة حتى فنرة ما بين الحربين العالميتين على أطلال الرقة في استخراج الطابوق اللازم لبناء بيوتهم، وقد رآه الأسستاذ الأشري هرتزفيلد سنة ١٩٥٨م، وكان ضا باب ثالث في الجهة الشيالية بسمى باب أهرفة.

ويذكر الرحالة ابن حوقل ، في معرض كلامه عن المهدية في تـونس : «ولها بابان لبس لهما فيا رأيته من الأرض شـبيه ولا نـظير إلا البـابين اللـذين على سور الرافقة وعلى مثالهما عملاً ».

وقد بني المسجد في وسط المدينة وقامت حوله الأسواق النجارية . وقد ذكر المقدسي من هذه الأسواق سوق الصاغة ، كما ذكر الاصطخري عن المسجد أنه جامع كبير ، نُقام فيه صلاة الجمعة . ويسذكر ياقوت الحموي أن المنطقة كانت تروى من ماء نهر البليخ .

### هرون الرشيد والعصر الذهبي للرقة

هذا ريسهب الجغرافيون والمؤرخون العرب ، ولا سيا الاصطخري ، في حديثهم عن وفرة المياه وكثرة المزارع والرخاء الاقتصادي الذي كانت تنعم به المنطقة ، بعد أن استصلحت الأراضي حول الرافقة وتحولت إلى حدائق

وبساتين تروى بواسطة جداول المياه المشتقة من البليخ والفرات بآن واحد ، كما يتكلمون عن توسع الرافقة خارج السور ، لأن الخليفة هرون الرشيد بنى قصراً كبيراً دعاه قصر السلام وأسماه الناس القصر الأبيض .

وسار على غراره الأمراء والوزراء ومن أنى بعده من الخلفاء ، ببناء القصور حتى بلغ اتساع الرقمة مساحة بلغ قطرها عشرة كيلومترات . وقد أطلق ياقوت الحموي اسم الرقمة الوسطى على الرقعة الكبيرة العامرة بين السرقتين القديمتين والرافقة ، مثلما دعاها العالم الأثري الفرنسي دونان ، دمدينة الرشيد » ، وهو أول من قام بأعال التنقيب فيها . وقد تكلم ياقوت أيضاً عن إنشاء الريض بين الرقمة القديمة والرافقة ، وهو ضاحية فيها السوق الكبير لبيع الرقيق والحاصيل المتنوعة والماشية .

وقد أنشد الشعراء في قاعات قصر السلام وأبهائه أجمل الشعر وأجمازله وأسنى المدائح في العاهل العربي العظيم الرشيد .

قال أحمد بن يسار الجرجائي الشاعر: دخلنا يوماً على الرشيد بالرقة ، وقد فرغ من قصره الأبيض ، أنا والتيمي وابن رزين وأشجع السلمي ، فأنشده التيمي قصيدة يذكر فيها نقفور ووقعته ببلاد الروم فكان كأنه ينثر به درراً ، ثم أنشد أشجم :

قصر عليه تحية وسلام

نشرت عليه جالها الأيام

فيه اجتلى الدنيا الخليفة والتقت

للملك فيه سلامة ودوام
قصر سقوف المزن دون سقوفه

فيه لأعلام الهدى أعلام

نشرت عليه الأرض كسوتها التي

نسج السربيع وزخرف الأوهام

وكان الرشيد متكناً فاستوى جالساً ، ودنوت منه فأنشدته بعد أشجع : 
زمـــن بــاعلى الــرقتين قصــير

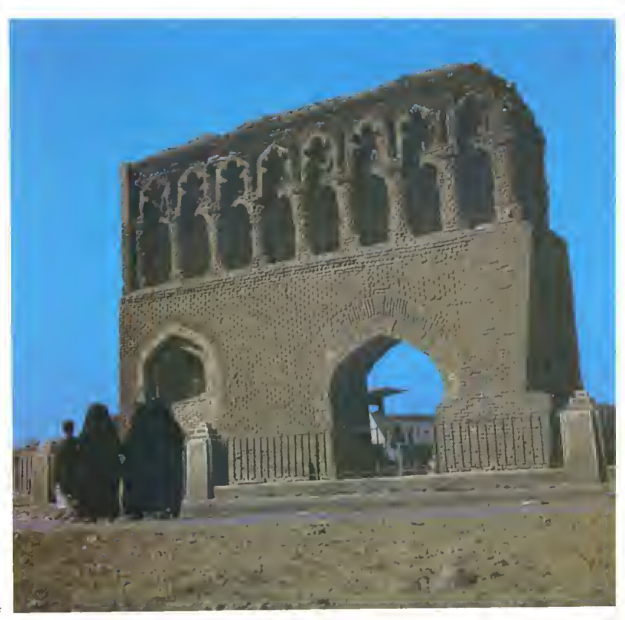
لم يثنه للحـادثات غــرير
لا تبعــد الأبــام إذ زمــن الصــبا
غض وإذ غض الشــباب نضــير

فأعجب بشعري وقال : قل للمغتبين يعملوا ألحاناً في غيزل هذه القصيدة ، وخرجت لنا صلة فاقتسمناها .

وأوعز لبعض رجال دولته أن يبنوا قصورهم بجانب قصره فبشوا . وأسر بإنشاء كل ما يلزم فيها من وسائل الراحة والترف كميادين سباق الخيال وملاعب الصولجان وموانئ السفن والحرقات والحدائق المزدهرة على ضفتي الفرات ، فأصبحت من المدن الجميلة .

وقال أبو الفرج الملطي بتاريخ الدول السريان افي سنة ٧٩٠م، الرتحل هرون الرشيد من بغداد إلى الرقة يريد الإقامة فيها، فزاد في عمارتها وغرس في ضواحيها جنائن كثيرة وجلب لها نهراً من الفرات ونهراً ثانياً من سروج، وقد اشترى مياه قرى سروج من أصحابها، واحتفسر لها نهسراً حديداً عن

وكان الرشيد يستعذب هواء الرقة في الصيف ، فكان يحب الاستراحة فيها في طريقه إلى غزوة أو حجة . وكان مجيء السرشيد



🖈 باب بغداد 🖈

في بدايته لأغراض عسكرية وسياسية ودينية وقومية ، وكان يربح فيها جيشه ويمونه منها ، ومن الرقة كان يراقب الجزيرة ، إحدى قواعد الخوارج مذ خرجوا على على بن أبى طالب ، وكان الرشيد بخشاهم ، حتى لقد هدد أحدهم وهو الوليد بن طريف ملكه . وجاء بطن الرسيد بالبرامكة عاملاً آخر في ابشاره الإقامة في الرقة نهائياً ، لولا ان اضطرته حركة رافع بن الليث بخراسان للخروج إليه لفمعها وموته هناك .

وغزا الرشيد الروم الذين نقضوا العهد لتأديبهم ، بعد أن قطع نقفور الجزية ، وطالبه برد ما سبق أن استلمه من أموال من الملكة السابقة ، وكتب إليه الرشيد عبارة هي أشبه بالبرقيات في أيامنا ، جمعت فأوعت ه الجواب ما تراه دون ما تسمعه » وذلك سنة ١٩٠ ه (٢٨٠٦) ، وعاد مكللاً بغار النصر ودخل الرقة باحتفال مهيب يوم العيد بعد أن جعلها عاصمة عملكته المترامية الأطراف .

ولأول مرة بعد زمن طويل يجلس الـرشيد بقصره مجلسـاً عـــاماً ويســـمح

للشعراء بالإنشاد بين يديه ، وكان الهدف البعيد من إنشاء المدانح في المواسم هو الدعاية السياسية للخليفة ، فدخلوا عليه وفيهم أشجع السلمي فأنشد :

لا زلت تنشر أعياداً وتطويها تضي لحا بك أيام وتمضيها ولا تقضت بك الدنيا ولا برحت يطوي بك الدهر أياماً وتطويها ليهنك الفتح والأيام مقبلة الينك بالنصر معقوداً نواصيها أمست هرقلة تهوي من جوانبها وناصر الله والإسلام يسرميها ملكتها وقتلت الناكثين بها

### ما روعي الدين والدنيا على قدم بمثل هـرون راعيـه وراعيـا

قامر له بعشرة آلاف دبنار وقال: لا ينشدني أحد بعده. فقال الشجع: والله لامره آلا ينشدوا أحب من بعده أحب إلى من صلته ويزيد ورود البشائر من نشوة انتصاراته في بالاد الروم. فقد وصلته أخبار سارة بعد أن غزا قائده حميد بن معيوف أمير سواحل الشام ومصر بأساطيله جزيرة قبرص واستردها من الروم بعد حصار طويل وقتال، وسبى من أهلها سنة عشر ألف رجل من بينهم أسقف الجزيرة فاسنقها إلى الرقيد هذه الأنباء بوجه طاقع بالبشر، ودعا ابن معيوف إليه وليربه منه ، ثم أمره بالعودة مرة أخرى إلى قبرص وعارية أهلها الذين تكثوا العهود وقتلوا الحامية ، فعاد وأرجعهم إلى طاعته ، وسبى خلقاً كبيراً منهم .

### \* \* \*

وبعد أيام الرشيد الزاهرة مرت على الرقة أحداث مؤلة مشل حركة نصر ابن شبث الذي قام بها ضد المأمون ، فاحترق ربضها وبعض أبنينها . وكان المأمون أمر طاهر بن الحسين سنة ٢٠١ ه ، ببناء جدار الرقة والرافقة كيلا بقتل الفرس وعرب الشام الذين كانوا يسكنونها .

وبعد أن كانت الرقة مصيفاً لخلفاء بني العباس أصبحت ، فيا بعد ، ملجاً شم بعد أن فقدوا كل سلطة فعلية وتحولوا إلى دمى بأبدي أسراء الجيش من مختلف الأفوام التي اشتملت عليها بلاد الخلافة .

فني عيد المتقى الذي حكم بين عــام ٣٢٩ و ٣٣٣ هـ ، بلغــت الخــلافة

العباسية الحضيض. فقد كان يحكم أمير الأمراء في بغداد والتدبير كلمه بيد وزيره أبي عبد الله الكوفي ، وكان أبو يكر محمد بن رائق إلى جانب الخليفة المتقي يذود عنه الديلم وغيرهم ، فخلم عليمه المتقي وسماه أمر

وكانت ديار مضر ، أي منطقة الرقة ، في حكم ابن راثق الذي كانت له الشام ، ثم اتفق مع محمد بن طغج الأخشيد صاحب مصر بعد حروب على أن تكون له حمص وحلب .

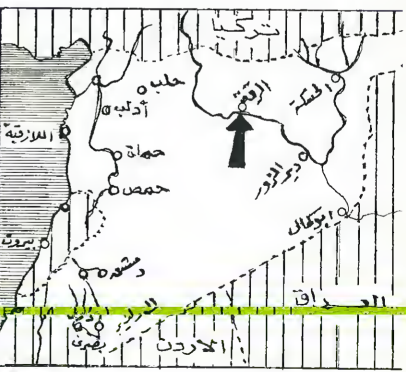
وعلى أثر استيلاء البريدي على بغداد هرب المتنى وابـن رائـق إلى الموصـال التي كانت ببد ناصر الدولة الحمداني الذي قتل ابن رائق ببن يـدي المتنى سنة ٣٣٠ه، ليحل محله في إمرة الأمراء . وسمـى المنتي نـاصر الـدولة أمــير الأمراء ، وكان معه أخوه فلقبه سيف الدولة وسـار المتنى مع بـني حــدان ودخلوا بغداد وهرب منها البريدي إلى واسط .

ثم عاد ناصر الدولة إلى الموصل تاركاً إمارة الأمراء ، فاختار المتنى القائد الدبلمي توزون مكانه ، وكان جلفاً غليظ القلب فخافه المتنى ، فارتحل إلى الموصل في نسائه وعبيده وتبعه توزون ، فرحل الخليفة إلى تصميبين ثم إلى الرقة ، وكانت من أملاك ناصر الدولة بتولاها مع حلب وديار مضر والعواصم نيابة عنه أبو بكر محمد بن مقاتل .

وفي عرم عام ١٣٣ه ، اجتمع الأخشيد عمد بن طغج ، صاحب الشام ومصر ، بالمتقى على ضفة الفرات في مواجهة الرقة ، فأشار عليه الأخشيد بالسير معه إلى الشام ومصر ليكون بين يديه فلم يجبه ، فأشار عليه بالمقام مكانه بالرقة خشية عليه من توزون إذا هو سار إلى بغداد ، وضمن له إن أفام في الرقة أن يمده بالأموال فلم يقبل ، ولما ضاق الحمدائيون ذرعاً بالخليفة ، اضطر هذا لمراسلة توزون أمير الاتراك في بغداد في الصلح ، فأظهر الرغبة



★ الرقة على الحارطة ★



عجلة القبصل العدد (٢٤) ص ٤٦



★ الرقة الحديثة . . شوارع مستقيمة وأبنية من الاسمنت المسلح ★

### الله جسر الوقة الحديث قوق نهر القرات في قصل الشتاء ★

۳۳۳ يستقب فلما لنلا

وحلف للمتقي وأشهد على حلفه كتابة .

فانحدر المنق من الرقة في الفرات إلى بغداد لأربع بقين من المحرم عام ٣٣٣ ه، ووصل السندية على نهر عيسى قرب بغداد، وخرج إليه توزون يستقبله في الظاهر، وغدر به وقبض علبه وخلعه من الخلافة ثم سمل عينيه، فلما صاح المنقي وصاح من عنده من الخريم والحدم أمر توزون بقرع الطبول لنلا يسمع أحد صراخهم وعوبلهم.

### الرقة في مسيرة الانحطاط

عانت الرقة الكثير من حكم الحمدانيين . فقيد رأى سيف الدولة فيها ازدهار العمران ونشاط الصناعة والتجارة والزراعة ووفرة الخيرات ، فحسد أهلها على ما في أيديهم ، وأرهقها بالضرائب لتسديد نفقات حروبه وبالاطه وليمنح الأموال الطائلة لمادحيه من الشعراء . ولم يقنع سيف الدولة بفرض الضرائب الثقيلة على أهل الرقة واستصفاء أمواهم ، بل عمد إلى نزع أبواب الوقة الحديدية الجميلة وأرسلها إلى حلفائه القرامطة في هجر عام ٩٦١ م ، كما قال مسكويه المؤرخ . وكان سيف الدولة يتردد على السرقة مسن حين الاخر .

واضطرب الأمر في الرقة بعد مـوت سيف الـدولة ، إذ اسـتبد بهـا عبد مـوت سيف الـدولة ، إذ اسـتبد بهـا عبد (٤٢) ص ٤٧



بكجور ، غلامه ، وانحاز للفاطميين ، ولكن سعد الدولة سار إليه عند (بالس) وضرب عنقه وصلبه ، وتقدم إلى السرقة وفيها أولاد بكجور وحرمه وأمواله ، فاستولى على أمواله وعاد إلى حلب ، فأصابه الفالج في طريقه ، ومات في الرابع من ومضان ٣٨١ ه ، وحمل في تنابوت إلى السرقة ودفسن في المشهد بظاهرها ، وهو مشهد ويس القرفي .

وفي عام ٣٧٧ه ، آلت الرقة إلى شبيب بن وشاب النميري حليف المرداسيين ، وفي عام ٤٧٧ ه ، استولى شرف الدولة أبو المكارم مسلم ابن قرواش أحد أمراء الدولة العقيلية على الرقة ، ولكن بنو نمير استولوا على بن سالم العقيلي ، وراحت النكبات تتوالى عليها وعلى أخواتها من مدن الفرات بسبب اضطراب الأحوال السياسية .

وفي سنة ٢٢٥ ه ، آلت الرقة إلى أتابك عباد السدين زنكي ، وفي سنة ٥٣٩ ه ، راح الصليبيون الفرنجة الذين استولوا على الرها يقومون بغارات على الجزيرة الفراتية والرقة . وانتعشت الرقة نوعاً ما واستردت بعض ازدهارها التليد في عهد نور الدين زنكي ، وبنى فيها سنة ١٩٦٦م ، جامعاً ومنارة مستديرة لا تـزال قائمة حـتى الآن داخـل سـور الرقة ، ولا يرال جدار من جدران الجامع قامًا .

ولما سقطت يقداد بأيدي المغول عام ١٢٥٨ م، وهو العام ذاته الذي سقطت فيه قرطية بأيدي الإسبان، فتدهورت أحوال الرقة وشل الرعب أهلها وراح القادرون منهم يغادرونها إلى الشام ومصر، وبعد عام واحد استولى التتار على حران ثم كبسوا الرقة وقتلوا أهلها ودمروها.

وفي عهد المهاليك كانت الرقة خراباً يباباً ، فلم يرد لها ذكر في حوادث عصرهم . وقال المؤرخ أبو الفداء ملك حماة سنة ٧٣١ ه = ١٣٢١ م ، في كتابه وتقويم البلدان و والرقة في زماننا خراب وليس بها أنيس ع .

ولم تعد الحياة إلى الرقة إلا في مطلع القرن الفائت، ولكن بصورة بطيئة، إلى أن أخذت شرايين الحياة تبدب في أوصالها بسدرجة أكبر بعسد الحرب العالمية الثانية، وعلى الأخص بعد إنجاز مشروع سد الفسرات قبل بضعة أعوام وهاجر إليها الكثير من أبناء منطقة حلب، وراحت تتوسع حسب مخطط عمراني حديث شطرنجي دون أن تتمكن الخدمات من مجاراة سرعة حركة البناء فيها، مما دعا أديبها الكبير الدكتور عبد السلام عجيلي إلى القول: «إن كل ما في الرقة زفت إلا شوارعها عمع كل ما في العبارة من دعابة وسخرية مواطن غيور.

### دور الرقة الثقافي والعلمى

كان للخليفة هرون الرشيد بجالس كشيرة يعقدها في المناسبات في (قصر السلام)، أو (القصر الأبيض)، عندما كان يقيم في الرقة. وكانت لسه بجالسه الخاصة التي كانت تعقد في أوقات فراغه، منها الجهالس العلمية ويحضرها الفقهاء والعلماء، والأدبية ويجتمع فيها رواة الأدب والشعر والاخبار، وأكثر ما تكون مجتمعة يؤمها الفقيه واللغوي والنسابة والراوية والأدب. وكان يعني بمجالسه هذه ويختار المتفوقين، فأراد يوماً أن يضم إليه شيخاً من شيوخ الأدب واللغة البصريين فجيء له يسالأصمعي وأبي عبيدة، فاحتار الأول بعد مقابلة وعادئة هي أشبه بالاختبار.

ومن بين المجالس الخاصة المجلس الطبعي ، ويجتمع أعضاؤه عندما

يكون الرشيد متوعك الصحة أو بسبب مرض أحمد أفراد أسرت وخاصته . وكان طبيبه جيريل ين بختيشوع يصحبه في حلّم وتسرحاله ويسهر على صحته ، وكان يقصد الرقة ويقيم معه .

وكان من شعرائه (أبو العتاهية، ومروان بن أبي حقصة، وأبو نواس) وهم أمراء الشعر في عصرهم، ومن منظريت إبسراهيم الموصلي وابنه إسحق وضاربه زلزل وزامره بسرصوم ومضحكه ومؤنسه ابن أبي مريم المدني.

وجاء أبو تمام إلى الرقة والحليفة المعتصم فيها ، وكان السطائي من أكثر الناس عبثاً ومزاحاً ، وذهب أبو تمام إلى العراق من الرقة ، منحدراً في نهسر الفرات حتى بلغ بغداد ليمدح خلفاء بني العباس .

اما على الصعيد العلمي ، نقد كان البتاني أكثر من عاش نيها شهرة ، وهو محمد بن جابر بن سنان أبو عبد الله الحسراني المعسروف بالبتاني ، نبة إلى قربة ينان التي ولد نيها حوالي العام ٢٣٥ه ، بجوار مدينة حران . وقد هوى الرصد وأنفق فيه أموالا كثيرة وأمضى حياته في مدينتي الرقة وانطاكية . ويدا تجاربه في مرصد الرقة سنة ٢٦٤ه ، وأقام على عمله مدة ٢٤ سنة .

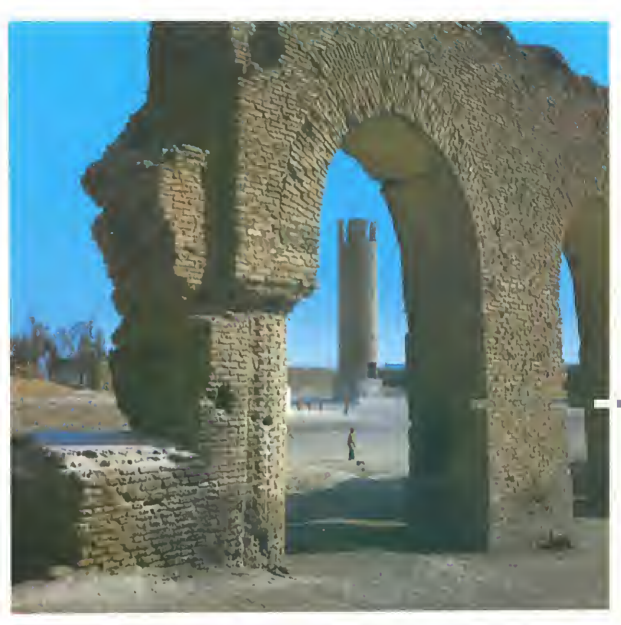
وقد كانت له اكتشافات عديدة في الفلك والرياضيات . وقد أثبت أسماء الكواكب الثابتة في زيجه لسنة ٢٩٩ هـ ، وتوفي سنة ٣١٧ هـ . وقال عنه ابن العبري في تاريخه «مختصر الدول» : «هـو أحمد المشهورين بـرصد الكواكب ولا يعلم أحمد في الإسلام مبلغ علمه» ، وترجم زيجه إلى اللاتينية وطبع سنة ١٩٩٧م ، وأعيدت طباعته في روما سنة ١٩٩٩م .

وقال عنه طوقان في كتابه الخالدون العرب، المطبوع في بيروت سنة ١٩٥٤م : «البتأني من عباقرة العالم الذين وضعوا نظريات هامة وأضافوا بجوثاً هامة مبتكرة في الفلك والجبر وعلم المثلثات ، ونظرة إلى مؤلفاته والأزياج التي صنعها تبين خصب قريحته وترسم صورة عن عقليته الجبارة ، فكان من أبرز علماء القرن العاشر الميلادي الذين أسدوا أجل الخدمات إلى العلوم ، على الرغم من عدم وجود آلات دقيقة كالتي نستعملها الآن ، فقد تمكن من إجراء أرصاد لا تزال على دهشة العلماء وعط إعجابهم . وعده كاجوري من أقدر علماء الرصد ، وقال عنه سارطون : «إنه من أعظم علماء عصره وأنبغ علماء العسرب في الفلك والرياضيات ، وقال عنه لالائد العام الفرنسي : «إنه من العشريسن فلكياً المشهورين في العالم كله» .

### معالم الرقة الأثرية

لقد عانت آثار الرقة الكثير من الإهمال والتخريب ، ولا سيما بسبب تنقيب هواة جمع الآثار ، واعتاد سكان الرقة حتى عهد قريب منا على أطلالها في استخراج الطابوق المشوي لبناء منازلهم وأسواقهم .

وإذا كانت الرقة إحدى مدن بلاد الشام من حيث موقعها الجغرافي ، فهي تنتسب على الصعيد الفني إلى المدرسة العراقية إلى حد كبير حتى إن الأثري الأستاذ عمد أبو القرج العش يرى أن مدرستها تمثل مرحلة انتقالية بين الفن الأموي والفن السامرافي مثلما تحوي اتجاهات عمدئة توفق بين الفن العباسي والقن القاطمي ، ونضج الفن الإسلامي فيها وأخد طابعه المميز في العهد الأتابكي الأيوبي .



★ جامع الرقة مع
 المثلانة والرواق ★

ولا تزال خراثب الرقة نحتل مساحة عظيمة ويمتد اكبر ميدان لأطلاها على مسافة كيلومتر واحد شمالي ضفة الفرات . وهي عبارة عن بقايا مدينة الرافقة التي نضم سوراً من الطابوق النيء والمدعوم بأبراج مستديرة وبتخذ سورها شكل حدوة الحصان .

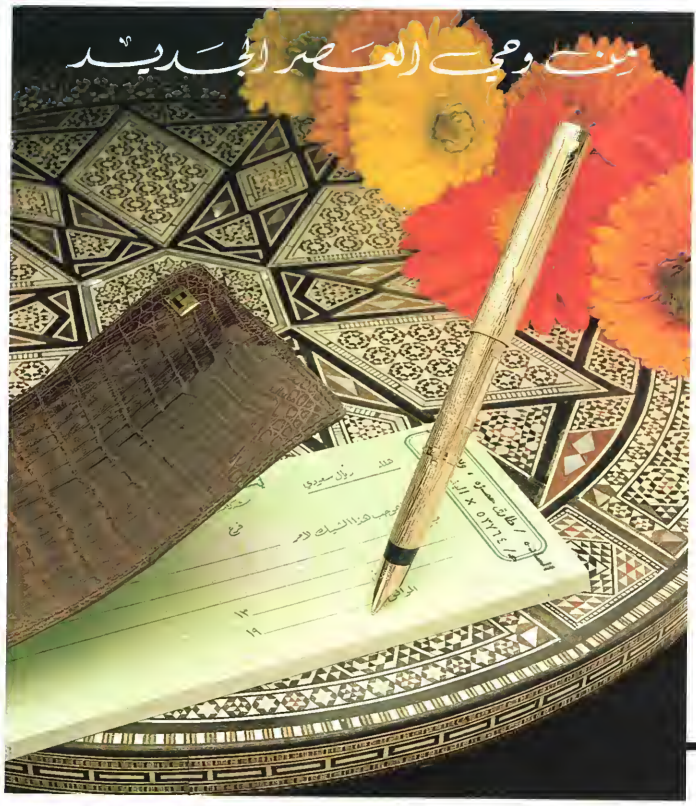
وتشغل المدينة الحالية ذات التخطيط الحديث الزاوية الجنوبية الغربية . ولا يزال يقوم في الزاوية الجنوبية الشرقية باب المدينة المسمى الآن ياب بعداد . وتزدان واجهة هذ الباب المهيبة بزمرة من الحاريب عما يجعلها تحت بصلة النسب إلى نمط الابنية الساسانية في يلاد ما بين النهرين لم اللتها لطاق كسرى في ضواحي العاصمة العراقية .

ولا نزال نوى في داخل السور بقايا قصر يحتوي على إيوان بديع ذي مفرنصات ، وكذلك جامعاً فسيحاً لم يبق منه سوى واجهة قاعة الصلاة والمنارة ، وقد بني هذا المسجد \_ كها يعتقد \_ في عهد نور الدين زنكي في عام ١١٦٦ م ، أما داخل المدبنة ذاتها فلم يكن قبل عشرين عاماً خلت أكثر من أكوام من الانقاض التي قلبها الباحثون عن التحف الهواة رأساً على عقب ، والذبن كانوا يبحثون عن الأواني الخزفية التي اشتهرت بها الرقة في العصر

الإسلامي ، ولا سيا في القرن الشاني عشر والشالث عشر ، وإلى هـذا العصر يعود تمثال فارس الرقة المصنوع من القيشاني المطلي برقـاق الذهب .

وفي خلال أعمال التنقب عام ١٩٤٤ م، تمكن الأستاذ م. دونان الفرنسي أن يكتشف قصراً يقع على مسافة ١٠٠ متر شمال السور، في حين اكتشف العاملون في المديرية العامة للآثار السورية قصراً آخر في شرق السور على مسافة ٥,٠ كيلومتر من باب بغداد. ويتخذ هذا القصر شكل مستطيل طوله ١٦٨ متراً وعرضه ٧٥ مستراً. وللقصر سور مدعوم بشونات شبه دائرية ، وكان هذا السور يحمي ويضم ثلاث حدائق. وكان يشتمل القسم الشرقي من القصر على غرف الخليفة الخاصة المرتصفة حول باحات صغيرة ، في حين كان القسم الغربي غصصاً \_ كما يبدو \_ للحياة العامة والاستقبالات مع باحات كبيرة كانت إحداها مرصوفة بصفائح زجاجية تتميز بنقوشها الشطرنجية الشكل ، ويبدو أن القصر قد شيد في بداية المأمون .

هذه لمحة عن تاريخ مدينة الرفة التي شهدت كثيراً من الأحداث ، نوردها للجيل المعاصر ، للتعرف على ماض ربحا لم يطلع عليه الكثيرون .



IP2

### باركر ١٠٥ الجـــديه

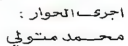
باركر ١٠٥ هـ وَ آخـر مبتكرات باركر وأروعها على الإطلاق، فهـ وَ مطلِّيّ بالذهبُ كليًا وبكتَّافة. شكله جبّار وجَالًاب . يُعطيك سنْغُوزا خاصًا بحَيث تلمسً أناملك الذهب . هَذه المادة السحرية وأنت تدوّن بجرى الأحداث . باركر ١٠٥ مخناف كليًا عن جميع الأقلام . ضعه بين بيديك وسشارك عصر رك .

المقالة: - فَهُ حِلْ الْعُلَاتُ الْعُلَامُ لَهُ جِدَةً مِن ٢١٢٧ - المنوع: المنابع: ٢٧٢٤٢ - المنوع: المنابع: ٢٧٢٤٢ - المنابع: ٢٠٢٤٠ - المنابع: ٢٠٢٤ - المنابع: ٢٠٢٤٠ - المنابع: ٢٠٢٤ - المنابع: ٢٠٠٤ - المنابع: ٢



« إن ديننا متين فأوغل فيه برفق . . اصدق رسول الله فالإسلام دنيا ودين وشدة ولين . . جمع كتابه (القرآن) علم الأولين والاخرين . . وما تعدو فضايا الإسلام والمسلمين على مر العصور والأجيال إلا دلالة قاطعة على قوة هذا الدين الحنيف وعلى عمق عقيدته وسلامة شريعته . . وما تحدي الإسلام لكل التحديات والصعاب على مر العصور إلا دليل على مدى صلاحيته لكل زمان ومكان إلى أن تقوم الساعة . .





## و أول لفظ تسزل من المترآن (۱<u>۳</u> رأ) يعتبرتقريرحق وفرض واجب على كل مساع

ورغم مرور أربعة عشر قرناً من الزمان على قيام دولة الإسلام إلا أن ما زالت هناك العديد من القضايا الحيوية التي يجب أن نضع النقاط فوق الحروف بالنسبة لها . . لهذا نوجهنا ببعض هذه القضايا إلى أحد المفكرين الإسلاميين وهو الاستاذ عبد الرزاق نوفل لكي يجلو لنا ما غم علينا من أمورنا الدينية ويزيح سنائر التعتم التي فرضت علينا في أوقات المعاناة وينير الضوء الاخضر لنعبر بقضايانا المعاصرة إلى بر الامان على هدي من كتاب الله (القرآن) وسئة رسوله صلى الله عليه وسلم . وبدأ حوارنا معه بمنزله عن الإنسان المعاصر وقضية الإيمان وسألناه . .

### البحث عن الإيمان

في معترك الحياة العصرية الصاخبة والمعاناة اليومية من أجل متطلباتها ، كيف يمكن للمسلم تجديد نشاط إيانه كي يظل مسلماً قوياً فالمسلم القوي خير وأحب إلى الله من المسلم الضعيف . . ؟

- كما يبحث الإنسان عن الرزق يجب عليه أيضاً أن يبحث عن الإيمان وذلك بالنظر والتدبر في مخلوقات الله حنى يطمئن وإذا اطمأن ثبت إيمانه وبذلك يستطيع الإنسان المؤمن مجابهة الحياة العصرية والانتصار على كل مشاكلها . وعلى كل مسلم بجانب النظر والتدبر أن يتثقف ويثقف . . فأول لفظ نزل من القرآن (اقرأ) بمعناها الواسع أي اقرأ لنفسك واقرأ لغيرك وقال الرسول صلى الله عليه وسلم . . «أغد عالما أو متعلما عبا أو مستمعاً ولا تكن الخامس فتهلك » .

### القرآن أسلم دستور

ما الدروس المستفادة التي تدل على إعجاز القرآن في
 خاطبة كل جيل بلغة عصره.. وكيف توصل المفاهيم

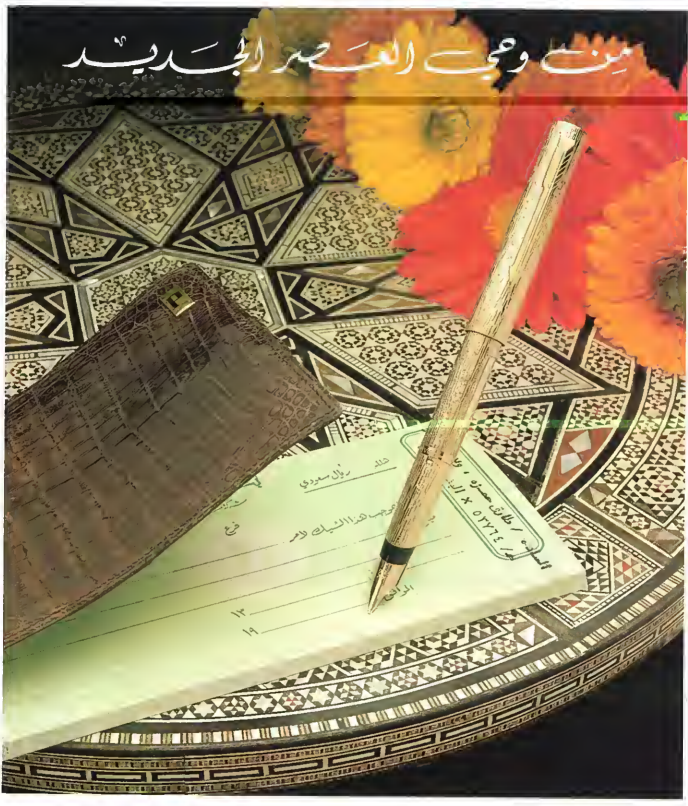
الإسلامية لأطفالنا بأفضل الطرق حتى نضمن لأجيالنا المقبلة حياة سوية وناجحة ..؟

نزل القرآن الكريم للعالمين وللأجيال أجمعين وفيه من أبواب
 الإعجاز التي لا ننفذ إلى أن تقوم الساعة .

. فإذا كان إعجاز الفرآن البلاغي والبياني قد هدى الناس معن تفهموا هذا الإعجاز للإيمان بالله والدخول في الإسلام . فإن من لم يستطيعوا أن يتذوقوه لا بد أن يجدوا فيه ما يعجزهم . لذلك وجدنا بعد عصر البلاغة ، وفي عصر التشريع ، أن العلماء والفقهاء



مجلة الفيصل العدد (٤٢) ص ٥١



IP2

### م باركر ١٠٥ الجـــديد

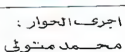
باركر ١٠٥ هـ وَأخـر مبتكرات باركر وأروعها على الإطلاق، فهـ و مطلّى بالذهب كلبًا وبكثافة. شكله جبّار وجَالًاب. يُعطيك سنعونا خاصًا بحيث تلمسً أناملك الذهب، هَذه المادة السحرة وأنت تدون بعرى الأحداث . باركر ١٠٥ مخذلف كليًا عن جميع الأقلام . ضعه بين كديك وسنادك عصر دلت .

اليلا: - مَجُومِ للوَكالات العَامَةُ عبدة من ٢١٢٧ - المنوع : إيابن ن ٢٧٢٤٢ - المنوع : إيابن من ٢٧٢٤٢ - المنوع المارة العام على المارة عبدة من ٢٢٢٥ - المنوع المارة العام المارة المارة المارة المارة المارة العام المارة الما



«إن ديننا متين فأوغل فيه برفق . . » صدق رسول الله فالإسلام دنيا ودين وشدة ولين . . جم كتابه (المقرآن) علم الأولين والآخرين . . وما تعدو قضايا الإسلام والمسلمين على صر العصور والأجيال إلا دلالة قاطعة على قوة هذا الدين الحنيف وعلى عمن عقيدته وسلامة شريعته . . وما تحدي الإسلام لكل التحديات والصعاب على مر العصور إلا دليل على مدى صلاحيته لكل زمان ومكان إلى أن تقوم الساعة . .





## و أول لفظ نسزل من القرآن (اقسراً) يعتبرتقريرحق وفرض واجب على كل مسلم

ورغم مرور أربعة عشر قرناً من الزمان على قيام دولة الإسلام إلا أنه ما زالت هناك العديد من القضايا الحيوية التي يجب أن نضع النقاط فـوق الحروف بالنسبة ها . . لهذا توجهنا ببعض هذه القضايا إلى أحد المفكرين الإسلاميين وهو الاستاذ عبد الرزاق نوفل لكي يجلو لنا ما غم علينا من أمورنا الدينية ويزيح ستائر التعتم التي فرضت علينا في أوقات المعاناة وينير الضوء الأخضر لنعبر بقضايانا المعاصرة إلى بر الأمان على هـدي مـن كتاب الله (المقرآن) وسئة رسوله صلى الله عليه وسـلم . وبـدأ حـوارنا

### البحث عن الإمان

معه بمنزله عن الإنسان المعاصر وقضية الإيمان وسألناه . .

● في معترك الحياة العصرية الصاخبة والمعاناة اليومية من أجل متطلباتها ، كيف يمكن للمسلم تجديد نشاط إيانه كي يظل مسلم قويا فالمسلم القوي خير وأحب إلى الله من المسلم الضعيف . . ؟

- كما يبحث الإنسان عن الرزق يجب عليه أيضاً أن يبحث عن الإيمان وذلك بالنظر والتدبر في غلوقات الله حتى يطمئن وإذا اطمأن ثبت إيمانه وبذلك يستطيع الإنسان المؤمن بحابمة الحياة العصرية والانتصار على كل مشاكلها . . وعلى كل مسلم بجانب النظر والتدبر أن يتثقف ويثقف . . فأول لفظ نزل من القرآن (اقرأ) بمعناها الواسع أي اقرأ لنفسك واقرأ لغيرك وقال الرسول صلى الله عليه وسلم . . « أغد عالماً أو متعلم عبا أو مستمعاً ولا تكن الخامس فتهلك » .

### القرآن أسلم دستور

● ما الدروس المستفادة التي تدل على إعجاز القرآن في عاطبة كل جيل بلغة عصره.. وكيف نوصل المفاهيم

### الإسلامية لأطفالنا بأفضل الطرق حتى نضمن لأجيالنا المقبلة حياة سوية وناجحة ..؟

- نزل القرآن الكريم للعالمين وللأجيال أجمعين وفيه من أبسواب الإعجاز التي لا تنفذ إلى أن تقوم الساعة .
- .. فإذا كان إعجاز القرآن البلاغي والبياني قد هدى الناس من تفهموا هذا الإعجاز \_ للإيمان بالله والدخول في الإسلام . . فإن من لم يستطيعوا أن يتذوقوه لا بد أن يجدوا فيه ما يعجزهم . . لذلك وجدنا بعد عصر البلاغة ، وفي عصر التشريع ، أن العلماء والفقهاء



مجلة الغيصل العدد (٤٢) ص ٥١





# • ظاهرة الأطباق الطائرة تم عن حقيقة ورد زكرها في التران وهي التقاء أهل السيماء بأهل الأرض

# و في أمسل ورجاء و صدادة ودعاء أن يعسيد المسلم مساغة نفسه على صدي من المقرآن والسنة

### الدعوة في أهدافها مع روح الإسلام وأهدافه ..؟

- العلمانية تعني فصل الدين عن الدولة . . وهذا أمر لا يوافق عليه الإسلام بل يشجبه لأنه قام على عكسه فإن أول مسجد أقامه الرسول صلى الله عليه وسلم صاحب النبوة والزعامة الدتيوية ليكون دار عبادة وعلم وحكومة ومكاناً لاستعراض الجيش وحل مشاكل الناس . . وسار الإسلام على هذا المنهاج الإسلامي .

### الاقتصاد الإسلامي

### هل الاقتصاد الإسلامي في اعتقادكم يعتبر حلاً لمشاكل المسلمين الاقتصادية . . ؟

\_ إن الأخذ بمفهوم الاقتصاد الإسلامي رالعمل على تحقيق أهدافه إنما يحقق للعالم حلاً لمشاكله شريطة أن يدرس علياء الإسلام هذه الوسائل الجديدة في عالم الاقتصاد كالبنوك والتأمين والشركات . . ووضع ما هدف إليه القرآن والسنّة موضع التنفيذ . . فقد هدف القرآن إلى حماية الملكية الفردية ، وعدم طغيان رأس المال والعمل على أن يكرن المال لأهله عامة وفرض على المسلمين حق العمل وحدد أنصبة الميراث والصدفات والزكاة حتى لا تتزايد ثروات الأغنياء ويزداد فقر الفقراء . .

### الأطباق الطائرة

كثر الجدل في ظاهرة الأطباق الطائرة ، فالبعض يقول

إنها مجرد خيالات أو انعكاسات ضوئية تأتي من بعيد وتأخذ هذه الأشكال.. وفريق يقول إنها أسلحة حديثة يختبرها العلهاء في الخفاء.. وفريق ثالث يقول إنها مخلوقات من كواكب أخرى تريد الاتصال بنا.. فيا قولكم في هده الظاهرة..؟

\_ إن أول أثر لهذه الظاهرة حدث في عام ١٩٠٧ م، حبث حدث حريق في سيبيريا عرف بعد ٤٠ سنة أنه بقعل إشعاعات درية بعد أن قيل إنه بسبب نيازك أو نجم ملتهب. . وفي هذا الوقت كان العالم لم يعرف بعد انشطار الذرة . .

ولقد أجمعت الآراء في كافة الدول على رؤية الأطباق الطائرة وهناك عاكبات حدثت في ألمانيا مع عالم اتصل بملاحي الأطباق الطائرة، وفي فرنسا وأميريكا آلاف التفارير عن هذه الظاهرة . . والقسرآن وجه النظر لدراسة السهاوات وما فيها في أكثر مسن ٣٠٠ آيسة . . وغزو الفضاء قد جاء به القرآن نصأ وتفصيلاً . . وفي ١٣ آية شريفة يذكر أن هناك مخلوقات من الكواكب في السهاء ، وأنها تسبح وتسمع وتتكلم . . وأن الله قد قرر بأنه سيجمع أهل الأرض بأهل السهاء إذ قال :

﴿ ومن آیاته خلق السموات والأرض وما بث فیها من دابة وهو علی جمعهم إذا یشاء قدیر ﴾ .

صدق الله العظيم

مجلة الفيصل العدد (٤٢) ص ٥٤



بالنسبة للمسلم المعاصر، وهو يستقبل قرنه الهجري الجديد، يُعدَ (التاريخ الإسلامي) (خبرة) من أهم الخبرات وأقدرها في الوقت نفسه، على تحديد مسلامح طريقه صوب المستقبل، ومنحه الإمكانات الحركية الواعية على مواصلة المسير حتى يأذن الله بالنصر لدينه في الأرض وتنفيذ كلمته في العالم.

# من رصيب

بعتلم : د . عهاد الدين خيليل

إنه ما من دارس جاد لمعطيات هذا التاريخ إلا وهو يتبيّن ، عبر عرياته الغنية الزاخرة ، عدداً من السيات والمؤشرات التي اختصت بها ، فنحته شخصيته وملامحه الخاصة ، ومكنته من الاسهام الفعّال في حركة التاريخ البشري كله . . وهي نفس السيات والمؤشرات التي يمكن أن تعطي لمسلمي العالم اليوم دورهم الكبير المنتظر ، عبر القرن الطالع ، في صياغة مستقبل البشرية ، وتجنبها كل ما من شأنه أن يفتّصت جهدها ، ويدمّر سعادتها وتوحدها ، ويقودها إلى مواقع التعاسة والغزق والشقاء .

إن رؤية المسلم المعاصر اليوم ، وبرنامج حسركته ، كما أنهما بستمدان من الأسس النظرية للأيديولوجية الإسلامية : كتاب الله سبحانه ، وسنَّة رسوله صلى الله عليه وسلم ، وتشريعات كبار فقهائه ، فإنهما تأخذان \_ كذلك \_ من معطيات تاريخه الزاخر بالتجارب والحمرات .

ولن يتسع الحجال \_ هنا \_ لاستعراض وتحليـ كافـة مـ الامح هــذا التاريخ ، وأوجه ابداعه وتميزه . . ونكتني \_ مـن ثم \_ بمجـرد إشــارات موجزة إلى أكثرها أهمية وتأثيراً .

### العقيدة والحركة

منذ اللحظة التي تم فبها أول لقاء بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين الوحي الأمين ، حيث أمر بأن (يقرأ) . . حدث لقاء آخر يوازيه ، وسيقدر له أن يلعب دوره الخطير على مـدى تـاريخ الإســـلام

والبشرية . . لقاء بين العقيدة والحركة .

إذ الآيات الأولى من سورة العلق هي البداية التي تحمل دلالتها في هذا الاتجاه ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق . خلق الإنسان من علق . اقرأ وربك الأكرم . الذي علم بالقلم . علم الإنسان ما لم يعلم ﴾ . . إن القراءة هنا ، بالنسبة لرجل أمي كمحمد عليه الصلاة والسلام ، لا تعني أبدأ متابعة كلهات مرسومة على صفحات الأشياء ، وإنما متابعة المعاني والقيم المحفورة على صفحات الكون والعالم ، حيث كل وألسهم والمؤشرات تقول بوجود الله وتؤكد وحدانيته ، وحاكميته المتفردة ، وهممنته ، وكلمته التي لا راد فها .

إنها ، بمعنى من المعاني ، طلب التحرك باتجاه هذه الدلائل ، للوصول الأكثر عمقاً وإدراكاً إلى الله . . وإن تكوين الإنسان المسلم ، بدءً من رسول الله نفسه وانتهاء بآخر رجل سيقدر له أن ينتمي إلى هذا الدين ، لا يتحقن إلا باجتياز هذه البوابة الكبيرة . . ولقد استغرقت عملية الاجتياز للتحقق بالقناعات العميقة الراسخة ، ثلاثة عشر عاماً هي مدى اللجتياز للتحقق بالقناعات العميقة الراسخة ، ثلاثة عشر عاماً هي مدى المعصر المكي كله حيث كان القرآن ، والرسول الكريم صلى الله عليه وسلم يبنيان الإنسان المسلم تمهيداً للدور الذي سيليه .

ومع هذا الأمر الإنهي للرسول عليه الصلاة والسلام بالحركة صوب الكون والعالم، طلب منه بعد قليل أن يتحرك صوب الإنسان لكي يدعوه ﴿ يَا أَيّهَا المَدْشِ . قَمَ هَأَنْدُر . وربك فكبر . . . ﴾ . . وكانت الظروف التاريخية (المرحلية) تقتضي أن تتم هذه الحركة بأكبر قدر من السرية والكتمان . . ولما أن تم بناء القاعدة الصلبة التي ستأخذ على عاتقها مهمة مد الدعوة إلى أوسع مساحة ممكنة ، جاء الأمر الإلهي

الثالث إلى الرسول صلى الله عليه وسلم أن (يتحرك) علانية إلى الناس كافة بدء بعشيرته الأقربين ﴿ فاصدع بما تؤمر وأعرض عن المشركين . . ﴾ ﴿ وأنذر عشيرتك الأقسربين . . ﴾ فكان ذلك الاجتاع الحاشد الذي دعا إليه الرسول عليه الصلاة والسلام وأعلن فيه \_ لأول مرة \_ أبعاد دعوته .

في دعوات القرآن الثلاث لرسوله الأمين عليه الصلاة والسلام ، عبر سني الدعوى الأولى ، يتبين هذا الارتباط الوثيق بين العقيدة والحركة . . وحتى الصيغ التعبيرية والمفردات اللغوية التي اعتمدت لتوصيل التعاليم القرآنية إلى الرسول عليه الصلاة والسلام ، كانت مشحونة بهذا المعنى الخطير : ﴿ اقرأ . . ﴾ ﴿ قـم فـأنذر . . ﴾ ﴿ فـاصدع بما تؤمر . . ﴾ فليست الحركة فحسب \_ إذن \_ ولكنها الحركة الواعية بالقراءة ، المخططة باتخاذ الحيطة في السنين الأولى ، العنيفة الحاسمة المستقيمة بدعوة الناس كافة إلى الحقيقة الكبرى التي قـدر هـا أن تقلب الإنسان والعالم وهي (شهادة لا إله إلا الله) .

ثم كانت هجرة الرسول عليه الصلاة والسلام وأصحابه رضي الله عنهم إلى المدينة ، حركة باتجاه آخر . . اتجاه تكوين الدولة الإسلامية بالتشريع العقيدي بعد أن تم اجتياز مرحلة بناء الإنسان المسلم بالتصور العقيدي وقناعاته المتوغلة في الأعماق . . وهكذا يستمر التدفق الحركي للعقيدة الإسلامية منذ لحظات الانبثاق الأولى . . ونحن نعرف جميعاً كيف كانت سني العصر المدني العشر حركة دؤوية من أجل ترسيخ الكيان الجديد ، والدفاع عن مقدراته ، وضرب كل القوى التي تشكل خطراً عليه . . حتى والرسول عليه الصلاة والسلام يعاني من الحمى القاسية في عليه . . حتى والرسول عليه الوفاة . . نجده عليه الصلاة والسلام بحد مصرة البعيد إلى ما وراء الحدود وبعد العدة لجيش جديد يتوغل في عمق الأرض العربية في الشيال لكي يضرب عدواً من المواقع المتعاونة مع العدو البيزنطي .

وجاء الراشدون رضي الله عنهم لكي يواصلوا السطريق، استناداً إلى القاعدة التي سهر الرسول وأصحابه على تكوينها، وينتقلوا بسالحركة الإسلامية إلى مرحلة جديدة، كان القرآن الكريم قد أكدها منسذ العصر المكي، وكان الرسول عليه الصلاة والسلام قد رسم \_ عملياً \_ مؤشراتها الأولى في عدد من الوقائع والأحداث، تلك هي المرحلة العالمة.

لقد حول الراشدون رضي الله عنهم استراتيجية (الجهاد) صوب الأهداف المركزية التي بدأ الرسول عليه الصلاة والسلام التحرك نحوها في أعقاب صلح الحديبية ، بالكلمة حيناً والسلاح حيناً آخر ، والتي جاءت (الردة) بمثابة عائق وقتي عن مواصلة التحرك في سبيلها . تلك هي السعي من أجل تنفيذ عالمية الإسلام ، وإسقاط كافة النظم الباغية ، وازاحة كافة الطواغيت من مراكز السلطة ، وإلغاء كافة التشريعات الوضعية التي صمّمها ونفذها حفنة من المتالهين في الأرض ، وتحقيق البديل الوحيد لذلك كله : ألا تكون فتنة للناس ، وأن يكون الدين ، المنهج والتشريع ، لله . . أي أن بحرر الناس من كافية الضغوط

والمؤثرات التي يمارسها السطواغيت في العالم، وأن يسمود الأرض تشريع عادل واحد، لا تحيّز فيه أو ميل لطبقة أو جماعة أو فشة أو أمة . . ذلك هو شرع الله .

وعبر طريق الجهاد القاسي الطويل ، ومنذ لحظات الفجر الأولى ، كانت العقيدة ، بالنسبة للإنسان المسلم والجهاعة المسلمة ، بمثابة الدافع والهدف . . فهي تحركهم من الداخل بعطائها الدائم ومطالبها المستمرة ، وهي تناديهم من الخارج لكي يتحركوا إلى الأهداف الكبيرة التي جاء هذا الدين لكي يُجعل العالم يتحقق بها ، فيكون عالماً جديراً بالإنسان اللذي كرمه الله تعالى .

ترى . . كم من الحركات التاريخية عبر قرون الإسلام الأولى لم تتمخض عن العقيدة الإسلامية وتنبئق عنها ؟ نعم . . لقد ابتعد بعضها \_ بهذا القدر أو ذاك \_ عن روح العقيدة ومسلماتها ورؤيتها ، لكنه ظل في تباره الأشمل والأرحب موتبطاً بها ، مستمداً قدرته على الفعل والامتداد والديمومة من دفعها وقدرتها على الفعل والإنجاز . . . وحتى تلك الحركات القليلة التي شدت \_ بالكلية \_ عن أي قدر من التوافق والإنسجام والتناغم ، إن هي ، في نهاية التحليل ، إلا رد فعل لهذا الانجاه أو ذلك . . لموقف عقيدي أملى عليها ، لسبب ما ، اتخاذ موقفها هي الأخرى . . وما أكثر الأسباب .

إن مساحات واسعة من تاريخنا \_ إذن \_ لا يمكن \_ بحال \_ رؤيتها وتحليلها إلا على ضوء هذه العلاقة المتبادلة بين العقيدة والحركة . . وإذا كان عصر الرسالة يمثل \_ ولا ريب \_ انطباقاً باهراً بين القطبين ، فلأنه عصر النبوة ، حيث قاد الرسول عليه الصلاة والسلام أخطر حركة في التاريخ ، من أجل التحقيق بالعقيدة الجديدة ، وعلى كل المستويات ، ابتداءً من أصغر التجارب والمهارسات اليومية وانتهاء بتغيير خرائط العلاقات والقيم والأشياء على مدى العالم كله . .

### الأصالة الحضارية والانفتاح

تحرك المسلمون \_ إذن \_ إلى العالم ، وعبر عقود من الزمن تمكنوا من صياغة حضارة تمبيّرت بالأصالة التي تستمد ديمومتها من حماية المذات وعدم الذوبان في الكيانات الغريبة المبني تدمّر الشخصية الحضارية للأمة وتلغي ملاعمها وسماتها . . ولكنها لم تنغلق \_ يوماً \_ على معطيات الحضارات الأخرى ، بال فتحست صدرها \_ دونما عقد ولا حساسيات \_ على العالم الواسع ، وأخذت وتمثلت كل ما هو إيجابي فعال في الحضارات الأخرى .

ومنذ اللحظات الأولى ، أخذ الإسلام على عاتقه مهمة تكوين جماعة مؤمنة متحضرة ، تعرف كيف تحقق التقابل الفعال بين أصالة الذات العقائدية ، وبين الانفتاح على معطيات الأمم والشعوب . لقد جاء الإسلام إلى أمة بادية في الصحراء تنتشر في مساحاتها

الشاسعة مدن نقلت ، عن فارس وروما واليونان ، جوانب حضارة لم تستو على سوقها . . بقايا نظم عمرانية واقتصادية واجتاعية لم تتعد يـومأ صيغها الخارجية وتتحول إلى قيم متأصلة في كينونة الإنسان العربي ذاته ، إلى قوى مبدعة تتبح لـه القدرة على التغيير الحضاري بمفهومه الأصيل الواسع .

وفي عقود من السنين محدودة تمكن الإسلام من أن يحول العرب إلى أمة متحضرة خرجت إلى أطراف الأرض تحمل علمها الجديد وحضارتها المتوحدة لكي ترسم للعالمين مصيراً جديداً . . انطلقت إلى تخوم حضارات شاخت ، وعلوم وهنت ، وأفكار طغمى عليها ركام الرؤى المشوهة والأضاليل .

خرج المسلم من الصحراء وهو يحمل قيمه الجديدة الحية وتعاليمه الواضحة البينة ، ومعتقداته المتفردة الفذة ، وتصوراته الكلية الشماملة وتوحده الذاتي العجيب ، وطموحه الإيماني المذي لا يقف عند حد إلا ليتجاوزه إلى حدود أبعد وأماكن أكثر نأياً . . وهو يحمل سلوكه الاخلاقي الذي شدّ أنظار المتخبطين في عبودية كسرى وقيصر .

خرج المسلم من الصحراء لكي يصوغ بهذا كله حضارته الجديدة، وعلمه الحركي الذي أشعلته في ذهنه فتيلة الإيمان . . انطلق المسلم إلى العالم، مع إخوانه، يحمل تعاليم الله ورسوله، تثبيتًا لمفاهيم التـوحيد في كل مكان ونشرأ للعدل والمساواة في كل أرض ، وتفجيراً للسطاقات الحضارية والعلم الصحيح في فؤاد كل إنسان ، وانفتاحاً نادراً على كل ما يمكن أن تقدمه الحضارات القديمة من قيم ومعطيات تساعد الإنسان في تأكيد وتعميق هذه القيم جميعاً ابتداء من التوحيد المطلق الله سبحانه وانتهاء بصياغة حضارة تضم جناحيها على منجزات البشرية منذ أن قدح الإنسان الحجر بالحجر فتطايرت الشرارة الأولى وإلى أن يشاء الله فيبتكر المسلمون من بعد ويكتشفوا ويخترعوا ويقدموا للبشرية معطيات حضارة أخلاقية متوحدة لم تعرف يومأ تفريقا وثنائية وازدواجاً بين العلم والدين . . الحضارة التي أمدَت عالم الغرب فما بعد ، عن طريق الجسور التي أقامتها الأحداث بين العالمين ، بطرائق لا حصر لها في ميادين البحث والتجربة ، وأتاحت له أن يصل \_ بما أضافه إليها من مبتكرات ومعطيات إلى العصر التقنى الحاضر كما اعترف بذلك الباحثون الغربيون أنفسهم.

لقد كان الإيمان الذي فجّره الإسلام في العقول والقلوب بمثابة دافع حضاري، فضلاً عن كونه الأساس المبدثي، أو المعامل الذي يشد القيم المبعثرة والإرادات مختلفة الانجاه وأعيال النياس ومنجزاتهم إلى هدف محدّد، ويضع لها الإطارات التي تجعل من مجموع هده القيم والأهداف والإنجازات والأعيال وحدة حضارية متميزة، فهو فضلاً عن هذا كله يقوم بدور الحرك، أو الدافع الداخلي الذي يدفع الإنسان والجهاعات في نطاق الحضارة الواحدة إلى التقدم دوماً بحصارتهم صوب آفاق جديدة ومكاسب أكثر غنى، عن طريق استغلال إمكانات الزمان والمكان إلى أقصى مدى عكن . . ذلك أن إيمان الناس يعنى رغبتهم في تقديم مزيد من الأعيال،

والمسارعة في الخيرات كي ينالوا ثواب الله وينجوا من عقابه على التفريط بما منحهم من إمكانات قبل فوات الأوان، تلك المسارعة التي ترد مرارأ في القرآن الكريم كصفة ملازمة للمؤمنين والتي تعني ضرورة الإسراع في استغلال الإمكانات المسخرة للإنسان من مال أو سلطة ، وزمان أو مكان، وقوة أو علا .

### الاستجابة للتحديات

وعبر المسيرة الطويلة ، وفضلاً عن التحديات الحضارية ، جابه تاريخنا تحديات من مستويات أخرى : سياسية وعسكرية ودولية . . وكان قديراً دائماً على الاستجابة فحذه التحديات ، وعلى تنويع أنحاط هذه الاستجابة بأكبر قدر من التكيف والمرونة ، لكي ما يلبث أن يوقف زحف القوى المضادة في الداخل والخارج حيناً ، وينتصر عليها حيناً ، ويحتويها ويتمثلها أحباناً . . . وكانت العقيدة من وراء هذا كله ، وفي موازاة هذا كله ، هي سبب الأسباب !!

إن تاريخ الإسلام هو تاريخ صراع متنوع طويل المدى عميت النفس بين شعوب الإسلام وبين الخصوم ... إنه ما من أمة في العالم تعرضت لهذا القدر من الهجمات العنيفة المتلاحقة التي كانست تضرب الشاطئ الإسلامي كالبحر العاتي . موجة إثر موجة .. دون أن تمرك للمسلمين الفترة الزمنية الكافية لكي يلمّوا أشتاعهم ويلتقطوا أنفاسهم ويستجمعوا قواهم .

الوثنية العربية . . الفرس . . البيزنطبون . . الصليبيون . . المغول . . الإسبان . . قوى الاستعار القديم . . ثم الجديد . . الصهاينة . . وأخيراً قوى الوفاق الدولي الذي يسعى لكي يطبق على عالم الإسلام السراهن بكماشته العائية .

وكان عالم الإسلام، عبر مساحات واسعة من هذه التحديات، يملك القدرة على المجابهة ويخرج من المعارك الطاحنة صامداً أو منتصراً... يوقف الغزاة، أو يهزمهم ويسردهم على أعقابهم.. أو يحتسويهسم ويتمثلهم.

صحيح أن هذه المعارك طويلة المدى قد استنزفت الكثير البكثير من طاقات المسلمين المتجددة ، وامتصت جانباً كبيراً من قدرتهم على الفعل والإنجاز الحضاريين ، الأمر الذي قد يفسر لنا جانباً مسن أسباب التعثر الحضاري الذي شهده عالم الإسلام في قرونه الأخيرة . . . إلا أن الأمة الإسلامية لم تفقد ، عبر هذا الصراع الطويل ، وإلى فترة قريسة نسبياً ، أيّا شيء . . لا الأرض ولا العقيدة ولا القدرة على الامتداد .

ليس هذا فحسب . . بل إن تاريخنا تميز بخصيصة أخرى تكاد تكون سعة من سعاته الاصيلة . . إنه ما إن يتلق هريمة في جانب ما مسن الزمان أو المكان ، حتى يهرع لتحقيق انتصارات جديدة في جبهات جديدة يعوض بها عن خسائره تلك . . وأحياناً يكون التعويض أكبر حجاً من الخسارة . . ويخرج عالم الإسلام منتصراً بحساب الحسائر

والأرباح !! .

ونظرة إلى مؤشرات الامتداد العثماني في قلب أوروبا الشرفية أينام عنة المسلمين وانحسارهم في الجانب الغرب من القسارة . وإلى خرائط انتشار الإسلام في أمداء واسعة من آسيا وإفسريقيا ، زمس الضغوط الاستعبارية التي لا ترحم ، والاحتلال القاسي الذي افترس الكثير من مساحات عالم الإسلام . . تعطينا بعضاً من المؤشرات العديدة التي تؤيد هذا التحليل .

إن تاريخنا في قدرته الفذة على الرد يجيء بمثابة تحقق في السزمان والمكان لتعالم كتاب الله ﴿ قد خلت من قبلكم سنن فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين، هذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين. ولا تهنوا ولا تحزنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين. إن يمسكم قرح فقد منن القوم قرح مثله وتلك الأيام نداولها بين الناس وليعلم الله الذين آمنوا ويتخذ منكم شهداء والله لا يحب الظالمين، وليمحص الله الدين آمنوا ويحق الكافرين ﴾(١).

﴿ وتريد أن نمس على الدين استضعفوا في الأرض وتجعلهم أمّة وتجعلهم الوارثين . وتمكن لهم في الأرض ﴾ (٢٠) . ﴿ وعد الله الدين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كها استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم مسن بعد خوفهم أمناً ﴾ (٣) .

### الالتسزام

ومن وراء ركام الأحداث والتغيرات السياسية والعسكرية التي شهدها تاريخنا عبر قرونه الطويلة ، ومن وراء قيام اللدول والسلالات الحاكمة وسقوطها ، ومن وراء تأرجح القيادات العليا للحكومات الإسلامية بين التسبب والالتزام . . من وراء همذا وذاك كان هناك (مجتمع) إسلامي ملتزم ظل على وفائه للعقيدة التي صنعته وأعطته مكاناً في العالم، وتمثله لقيمها وتعاليمها ، في سعيه البــومي وبمــارساته المعــاشبة وعـــلاقاته الاجتاعية . . ولئن دل هذا على شيء فإنما يـدل على واقعيــة الإســـلام وقدرته على النماسُ الدائم مع الحياة الاجتاعية ، وتغطيته لسائر متـطلبات النشاط متنوع الجوانب للإنسان المسلم . . ولـ فن حـــدث أن شــــذ بعض الأفراد أو القطاعات الاجتاعية عن التزامها التام أو النسبي بقيم الإسلام وتعاليمه ، بين الحين والحين ، فإن هذه البقع السوداء المحدودة لم تكن لتغطى على المساحة البيضاء الأوسع في الحياة الإسمالامية حيث التوحد مع أهداف الشريعة والالتزام بقيمها ومعطياتها . . ومن ثم فإنها لا تعدو أن تكون بمثابة الاستثناء من القباعدة الأثقيل والأوسع والأهيم . . ولن يحكم على المجرى العام للحياة الإسلامية من خلال الزبد الذي يطفو على وجهها بين الحين والحبن.

إننا هنا بإزاء ميزة ذات أهمية بالغة ، فني التجارب الوضعية يسقط

الإنسان نفسه ، هذا الكائن المتفرد الفقيال ، بمجرد سقوط دولت وحضارته ، وتكون النكسة بالتالي أعمق وأشد خطراً . أمسا في الإسلام فجائز أن تسقط الدولة أو الحضارة ، ولكن الإنسان المسلم والمجتمع المسلم يستمران على المقاومة والقاسك أطول فترة ممكنة ، بسبب توفر الحوافز الذاتية والقيم الحلقية التي يولدها الدين والضمير الديني مما لا نجده في التجارب الوضعية ، فهاهنا تكاد تكون القضية طردية : كلما ازدادت الدولة والحضارة تدهوراً وانهياراً ازداد الإنسان (المواطن) تفسخاً وتمللاً وغياباً . أما في الإسلام فإن الإنسان والمجتمع ينظلان يحتفظان بنوع من التماسك الداخلي ، وربما ازداد هذا التماسك قوة ومقدرة على البقاء كرد فعل إيجابي لغياب الدولة والحضارة ، وإن كان ذلك لا يستمر إلى النهاية بحكم تكوين الإسلام نفسه ، حيث ترتبط وتشداخل دوائس الإنسان والدولة والحضارة .

إن ما ذكرناه قبل قليل عبَّر عن نفسه ، في العصور الإسلامية التبالية بظهور عدد من الحركات الإسلامية ، صوفية وسياسية ، سعت إلى تعزيز التماسك الفردي والجماعي بوجه التشتت السياسي والحضاري ، وهمو أمر لا نجد له مثيلًا في التجارب الوضعية ، فيا حققه من نتائج .

إن الدول والحضارات الوضعية كثيراً ما تعاني السقوط من المداخل. التدهور كثيراً ما يقود الأغلبيات الساحقة إلى السلبية والـدمار، ويقـود القلة الفذة إلى الانشقاق والتحرد . . والظاهرتان معــاً تهددان بــالسقوط السياسي والحضاري . . أما في الإسلام ، فصحيح أن الإنسان \_ كما يؤكد الإسلام نفسه \_ هو محور قيام الدول والحضارات أو تدهورها وسقوطها ، إلا أن تاريخنا يعلمنا حقيقة أخرى ، وهـي أن الكثير مـن تجاربنـا التـاريخيـة سـقطت في أعقـاب ضربـة خـارجية قـاسية ، وهـذه الضربات كثيراً ما كانت تؤدي إلى مزيد من التماسك الإنساني الفردي والجاعي (كما حدث للمجتمع الإسلامي في عصر الغزو الصليبي) إلا أن ضربات كهذه كانت تعمل إنساداً وتدميراً على نطاق السدولة والحضارة ، سيا في تلك الفترات التي لم تشكافاً فيها القوى العسكرية وقدرات التسليح . . وهكذا كانت الغزوات الخارجية تخلف وراءها دولا منهارة وكيانات حضارية تلفظ أنفاسها . . إلا أنهما لم تخلف إلا في القليمل إنسانًا مسلمًا عزقًا ولا مجتمعًا إسلاميًا متدهوراً . . وبدلًا من ذلك كانت تخلف (المجاهد) وأنماط السلوك الاجتاعي العالى المستمد من قيم الإسلام وأخلاقياته .

ولكن هل أن بقاء الإنسان والمجتمع المسلم بدون دولة أو حضارة يمكن أن يظل طويلاً ؟ أبداً . فهما سرعان ما يتعرضان لعوامل التحلل التي ستمت الأجواء الخارجية ، ورغم طول فترة مقاومتهما إلا أن الجرائيم لا بد وأن تنقل العدوى إليهما فيتجهان صوب التحلل والدمار . ولذا كان هناك ارتباط متين \_ في الإسلام \_ بين الدولة والحضارة من جهة وبين الإنسان والمجتمع من جهة أخرى . . ولن يتم التوحد والتقدم والتماسك إلا بوجود هذه الأقطاب الأربعة : ابتداءً من الإنسان صانع الحضارة ، فالمجتمع مشكل قيم الحضارة ومنفذها ، فالدولة حارسة الكيان الحضاري ،

فالحضارة نفسها التي لن تكسب استقلالها وحيويتها وامتدادها المتجدد إلا بتوفر الإنسان الفعال (المحسن) والمجتمع الحركي (المجاهد) والدولة القوية (الراشدة).

من أجل ذلك شهد التاريخ الإسلامي ، منذ نهاية عصر المراشدين وطيلة القرون الأربعة عشر التالية ، محاولات عديدة لإقامة الحولة الراشدة ، المرة تلو المرة ، محاولات قادها حيناً وجال كبار وجدوا انفسهم في مواقع المسؤولية ، فاعتمدوها للانقلاب على الأوضاع الفاسدة وإعادة صياغة الحياة بما ينسجم وقيم الإسلام واطروحاته ، وقادتها حينا أخر حنظهات جماعية سعت لتحقيق الهدف نفسه .

إن تجربتي عمر بن عبد العزيز (٩٩ ـ ١٠١ه) و نور الدين محمود بن زنكي (٥٤١ ـ ٥٥٩ه) ـ على سبيل المشال ـ تأتيان شاهداً تاريخياً مقنعاً على أن الإسلام كنظرية قدير في أية لحظة تتوفر فيها النية المخلصة والإيمان الصادق والإلتزام المسؤول والمذكاء الواعي، على التماس مع واقع الحركة التاريخية وصياغتها، أو إعادة صياغتها، على ضوء معطيات الإسلام كتاباً وسئة واجتهاداً ورصيداً تشريعياً . . وعلى أن الجهاهير الإسلامية، مها صدت عن الاتصال المباشر بموارد فكرها وعقيدتها وتاريخها، فإنها تظل تحمل في عقولها وقلومها ووجدانها ذلك التواصل الدائم والتناغم العميق مع هذا الدين الذي كرمها الله به، والذي لن تجد معه في أي بديل قد يجيء من هنا أو يؤتى به من هناك إلا التغرب والتمزق والانقطاع .

إنها جماهير قرون الالتزام الطويلة ، ليس مع عقيدة كعقائد تحصل (الخرافة) التي تسقط بها في بدء الطريق ، أو (العتمة المادية) التي تضل معها في منتصف الطريق ، ولكنها عقيدة المنطق البشري والتوازن المعجز بين مطالب الروح العليا وضرورات المادة وشدها . إنها لا تجد ما تضيّعه هناك : العقل أو الروح أو الجسد . ومن ثم تظل تحمل الاستعداد للعودة إلى العقيدة التي ما ضيّعتها \_إذ تفرقت بها السبل \_ العودة الستي كانت تتحقق كرد فعل تاريخي من خلال بروز تحدُّ خارجي أو داخلي خطير ، أو في أعقاب ظهور قيادة واعية مؤمنة . . العودة الستي كانت تخرج بها في أعقاب ظهور قيادة واعية مؤمنة . . العودة ، ومن ضيق الدنيا إلى صعتها .

### التوازن الفذ

وثمة أخيراً وليس آخراً ما بعد ملمحاً من ملامح تـاريخ الإســــلام والحضارة الإسلامية وأكثرها خصوصية وارتباطاً بــالشخصية الإســـلامية في العالم.

إنه (التوازن) . . التوازن في كافة الاتجاهات وعلى كافة الجبهات . . إنه بأطرافه المتقابلة وثنائياته المتوافقة . . عثابة السدى واللحمة . . هذا التوازن الذي يتصادى هنا وهناك . . في النظرية والتطبيق على السواء . . إنه في صميم فكر الإسلام وفي قلب صيرورته التاريخية .

إن القرآن الكريم يقولها بصراحة ووضوح ﴿ وكذلك جعلناكم أمة وسطأ لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً ﴾ (1).

والوسطية هاهنا ليست موقعاً جغرافياً أو مكاناً عدداً من قارات العالم . ولكنه موقف عقائدي ، واستراتيجية عمل ، ورؤية نافذة لموقع الإنسان في الكون والعالم . إنه القدرة الدائمة على التحقق بالتوازن وعدم الجنوح صوب اليمين أو الشيال . ومن خلال هذه القدرة يتحقق مفهوم الشهادة على الناس ، لأنها تطل عليهم من موقع الإشراف المتوازن الذي لا يميل ولا يجور . تشرف عليهم وهي تتحرك على الصراط . وهي تمسك بالميزان الحق الذي تزن به كل صغيرة وكبيرة في هذا العالم فتميز بين الطيب والخبيث ، وتفرز الذهب من التراب ، وتبيّن الحق من الباطل .

ورغم أن هذا التوازن قد تعرض على المستوى التاريخي للتأرجح بين الحين والحين إلا أنه في إطار التجربة الإسلامية يـظل، مـن بـين ســـائر التجارب الأخرى في العالم، أكثرها وضوحاً، والتزاماً، وتألقاً.

إن التاريخ الإسلامي يتميز عن غيره من التواريخ بمعالم وسمات أصيلة تهبه شخصية مستقلة ، فهو يعبر \_ أكثر من غيره \_ عن حصيلة أوسع لقاء خلاق بين السياء والأرض وعن طموح الإنسان المؤمن لإعادة سير التجربة البشرية في بجراها الطبيعي وانطلاقتها نحو هدفها المرسوم في الكون . التاريخ الذي بصور لنا الجهود الكبيرة التي بدلها المسلمون لتشكيل مصبر العالم وفق منهج متفرد يجمع في إطار واحد الظاهر والباطن ، والحضور والغياب ، والطبيعة وما وراء السطبيعة ، والتراب والحركة ، والمادة والروح ، والقدر والاختيار ، والاخسلاقية والمنفعية ، والوحدة والتنوع ، والفردية والجاعية ، والعدل والحرية ، والوحي والتجريب . . ويفتح أمام الإنسان الطريق لتقديم أقصى ما عنده من طاقات في بناء حضارة غير متأرجحة ولا مهزوزة ، حضارة تنساح فاعلية صناعها على كل المساحات وسائر القطاعات وتنبئق عن إيمان عميق بدور صناعها على كل المساحات وسائر القطاعات وتنبئق عن إيمان عميق بدور

ترى أيتسع المجال لاستعراض وتحليل هذه الثنائيات المتوازنة في مجسرى تاريخنا وحضارتنا ، وتقديم الشاهد عليها؟ .

لا أظن ذلك ولعل مقالة مستقلة أخرى تني بالغرض ، بإذن الله . تلك هي ملامح من رصيد رحلة الأربعة عشر قرناً . . وهمي تمنحنا الكثير ، وتعلمنا الكثير . . . أفنطمح ، ونحن نطل على قرن جديد ، أن نستعيد بعضاً من هذه الملامح ونزيدها عمقاً وعطاء وأن نضيف عليها ملامح ومعطيات أخرى ؟!

### الهوامش

- (١) سورة آل عمران ، الأيات ١٣٧ \_ ١٤١ .
  - (٢) سورة القصص، الآينان ٥ ــ ٦ .
    - (٣) سورة النور ، الآية ٥٥ .
    - (٤) سورة البقرة ، الآية ١٤٣ .

# 81) (1) (1) (1) (1)

Lie William

جاء الإسلام ختاماً لرسالات السماء ، وقد بعث محمد صلى الله عليه وسلم للناس كافسة وهو رسول الله وخاتم أنبيائه ، ولا نبي بعده ، بقوله تعالى :

﴿ مَا كَانَ مُعَمَّدُ أَبَا أَحَدُ مِنْ رَجَالِكُمْ وَلَكُنْ رَسُولُ اللَّهِ وَخَاتُمُ النَّبِينِ ﴾

(سورة الأحزاب، الآية ٤٠).

فإذا كانت رسالة عمد صلى الله عليه وسلم هي آخر وسالات السياء ، وإذا كان الإسلام دين البشرية كانة ، فإن الدعوة إلى الإسلام وإعلام الناس به باقية ما بقي في الأرض غير الإسلام ديناً ، وما كان الرسل من قبل إلا مسلمين وداعين إلى الإسلام ، فالإسلام هو دين إبراهيم وموسى وعيسى وغيرهم من الأنبياء من يذكرون ومن غاب ذكرهم ، وهو دين العالمين ، دين كل زمان ومكان ، لأنه دين التوحيد .

وييق الإعلام بالإسلام والدعوة إليه واحب المسلمين في كل زمان ومكان حتى يتم الله دينه قلا دبن تمبره .

و إن الدين عند الله الإسلام وما اختلف الذين أوتوا الكتاب إلا من بعد ما جاءهم العلم بغياً بينهم ومن يكفر بآيات الله فإن الله سريع الحساب. فإن حاجوك فقل أسلمت وجهي لله ومن اتبعن وقبل للذين أوتوا الكتاب والأميين أأسلمتم فإن أسلموا فقيد اهتدوا وإن تولوا فإنما عليك البلاغ والله بصير بالعباد ﴾ (سورة آل عصران، الايتان ١٩٠٠

وكان منهاج الإعلام الإسلامي وحياً من عند الله:

﴿ وَلُو شَاءَ رَبِكُ لِآمِنَ مِنْ فِي الأَرْضُ كُلُهُمْ جِيعِا أَفَانَتَ تَـكُرُهُ النَّاسُ حتى يكونُوا مؤمنينُ ﴾ (سررة يونس، الآبة ٩٩).

﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَا أَرْسَلْنَاكُ عَلَيْهِمَ حَفَيْظًا إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا البِّلاغُ ﴾ (سورة الشوري ، الآبة ٤٨) .

﴿ فَإِنْ تُولُوا فَإِمَّا عَلَيْكُ البَّلاغُ المَّبِينَ ﴾ (سورة النحل ، الآية ٨٢) .

﴿ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي قن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثق لا انفصام لها والله سميسع عليم ﴾ (سورة البقرة ، الآبة ٢٥٦).

قليس في منهاج الدعوة الإسلامية ولا في الإعلام يها عنت ولا إرهاف ، وما على الداعي يدعوة الإسلام ، اسوة برسول الله ، إلا أن بعد النساس ويبلقهم وسالة الله إلى خيائم أبيياته ، وهم بعد ذلك في تعالم الإسلام بعد أن يعلموها ويعرقوا حقيقها ما يجذبهم إليها ، ققد جاء الإسلام خطاباً للعنال وجعله حكماً في كل شيء ، فهو ركبزة الإنجان ، وهو السيبل إلى معرفة الخدير والشر ومعدقة الحدق والباطل:

و ومثل الذين كفروا كمثل الذي ينعق بما لا يسمع إلا دعاء ونداء صم يكم عمي فهم لا يعقلون فه (سورة البقرة الآبة ١٧١). وينسر الشيخ محمد عبده مذه الآية بقوله:

إن الآية صريحة في أن النظيد بغير عقل ولا هداية هو شان الكافرين ، وأن المرء لا يكون مؤمناً إلا إذا عقبل ديته وعرف بنفسه حنى افتتع به . فحن ربعي على التسليم يغير عقل والعمل ولو صالحناً يغير ققه فهو غير مؤمن ، قلبس القصيد من "إلايمال ان إين "إلايمال المؤمن" الميلال احيوان ، إيلا العصد منه ان يتونق المحدد .

وثرتق نقسه بالعمل ، قيعمل الحبر الناقع المرضي لله . وينزك الشر لأت يفهم مسوء عاقبته ودرجة مضرته ١.

وحيث تفوم الدعوة إلى الإسلام على العفل والتقكير والتدبر في خلن الله ويكون الإيمان يقدره الله إيماناً لا يأته الباطل من بين بديه ولا يعتوره لملك من أي منحى ، ويفرق القرآن بين الإسلام بعد الإيمان والإسسلام دون إيمان في تسوله نعالى:

﴿ قَالَتَ الْأَعْرَابِ آمَنَا قُلَ لَمْ تَوْمَنُوا وَلَكُنْ قَوْلُوا أَسْلَمَنَا وَلِمَا يَدْخُلُ الإيمانُ في قَلُويكُم ﴾ (سورة الحجرات، الآية ١٤).

فالإنجان إدراك في العقل ينحول إلى إحساس روحي تمتل يه نفس الإنسان، ونزداد به النفس استلاء كليا تزع يه التأمل إلى إدراك هذا الانساق السرائع فيا يجري عليه الكون من سنن تمسك يه ليس فيها نبدبل ولا نحويل.

### جوهر الإسلام

ولا يستوى الإبمان في النفس على وقاق ما لم بسنو جوهر العقيدة \_ أي عقيدة \_ مع العقل ومدركاته الكلية لسنن الكون ، ويقوم جرهر العفيدة الإسلامية على النوحيد ، وهو ما يؤكده هذا الثبات في سنة الكون ، فالوجود الكلي الواحد المتسق الثانت الذي لا يتغير معناه إله واحد عظيم منفرد لا مثيل له ، وإنه الخالف لهذا الكون وميدعه وإله الذي لا شريك له .

ويقوم النوحيد على قكرة بسيطة في ذاتها لا يجد العضل عتباء في إدراكها ، ولا تحس الروح جفوة لها ، بقررها الإسلام يطريفة قلما وجد مثلها في أي ديس آخر ، فهر بقر بال الله إله إلا الله و ولقد ذهب في دعونه للنوحيد إلى حد إنكار كل الاديان إلا ديناً واحداً ، ولهذا برفض رد المقيدة الدبية إلى الفرد ، فما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل ، فالإسلام هو دين إبراهيم وموسى وعيسى وغيرهم من الأنيبا، من بذكوون ومن غاب ذكرهم ، وهو ديسن العالمين ، ديسن كل رمان ومكان لأنه دين التوحيد .

﴿ وَإِهْكُمُ إِلٰهُ وَاحِدُ لَا إِلٰهُ إِلاَ هُـو الرَّحِنُ البَرْحِيمُ . إِنْ فَي خَلَقَ السمواتُ وَالأَرْضُ وَاخْتَلَافُ اللَّيْلُ وَالنّهَارُ وَالْفَلْكُ الْسَيِّ تَجْسِرِي فِي البَّهِ عَلَيْهُمُ النّاسُ وَمَا أَنْزُلُ اللهُ مِنْ السهاءُ مِنْ مَاءُ فَاحِيا بِهُ الأَرْضُ بعد موتها وَبِثْ فَيها مِنْ كُلُّ دَابَةً وتصريفُ الرياحِ والسحابِ المسخر بين السهاء والأرضُ لأياتُ لقوم يعقلونَ ﴾ (سورة البقرة ، الإبتان المسخر بين السهاء والأرضُ لأيات لقوم يعقلونَ ﴾ (سورة البقرة ، الإبتان المسخر بين السهاء والأرضُ لأياتُ لقوم يعقلونَ ﴾ (سورة البقرة ، الإبتان

﴿ قد جاءكم بصائر من ربكم قن أبصر فلنفسه ومن عمي فعليها وما أنا عليكم بحفيظ﴾ (سورة الأنعام، الآية ١٠٤).

# L'ESTATE DE SON CE

وكثيراً ما حمّل القرآن الكريم بمثل ذلك ؛ لآيات لقوم يعقلون ، لآيات لأولي الألباب ، لآيات لقوم يتذكرون .

قإذا انتقلنا إلى الدنيويات ترى شريعة نعلو على أي شريعة سواها، حبن تقفل للناس معاملاتهم وسلوكهم، وعلاقة كل منهم بالآخر في إطار من الغيم العليا للفود وللمجتمع، هي موقاة لتوفير الحياة وإعلاء الكرامة الإنسانية، وقعد عباش العسالم أوبعة عشر قرنا أو نزيد، منذ بعث الإسلام، لا يجد فيها نامة من خبر أو غقلة عن حق، ولا يرى فيها سنه الإنسان، وصاحهد ليلوغه اليشر، وساسعت إلى تحقيقه الجنمعات الإنسانية في كفاحها الطويل لتسوفير الحيساة وإعسلا، السكرامة الإنسانية، وإقامة يجتمع الحير والسلام والعدالة والانحوة ما بعلو عليها أريفوقها.

وقد جا، الإسلام والدنيا نفيض بالإحن والرزايا ، تبالناس فلة من السيادة المنعمين بالقرة والنقوة ، والإخرون من سواد الشعب اقناتاً يسحفهم الفقر ويطحتهم الاستيداد ، قتي قبارس كان الكهنة والدهاقين \_ كيا يقبول مسؤلف ، روح الاسلام » \_ هم وحدهم الذبن يتعمون بالغروة والنفوة ، والكثرة لاغبة مستعيدة ، وفي روما كان القبيصر وحظاباه ورجال الدبن والاشراف ، هم الراقلون في التعم ، بينا الشيفاء والتعاسة نجيان على النباس جمعاً ، وكان القبانون لسلاغنها، قسد الدورا الداء الدينا القبانون السلاغنها، قسد الراديا الدينا القبان القبانون المناس جمعاً ، وكان القبانون السلاغنها، قسد الدورا الدينا القبانون السلاغنيا ، قسد الراديا الدينا القبانون المناس ا

النفراه . فلم المالام العظيم نفخ في بوق الحرية وأعلن التبعية شوحده ، وأن الناس متساوون . ولا فضل لعسري على عجملي ولا لأبيض على احمر إلا بالتقوى .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكُرِ وَأَنْسَى وَجَعَلْنَـاكُمْ شَـعُوبًا وَقَبَائُلُ لِتَعَارِفُوا إِنْ أَكْرِمِكُمْ عَنْدُ اللَّهِ أَتَقَاكُمْ إِنْ اللهُ عَلَيْمَ خَبِيرٍ ﴾ (سورة الحجرات ، الآية ١٣) .

وَنْرِهِ هَذُه الْآبِهُ الكريمَة لتجب التفاوت العنصري بين الناس ، وتقضي على الفايز والاستعلاء ببن الشعوب والقنائل ، لا يسبقها في ذلك سابق ، ولم يلحق يها يعد لاحق ، وما ذالت الشرائع والقوانين دوتها بكثير ، فقد أنكر الإسلام أن بكون التعدد في الأمم والشعوب مدعاة للتنايذ والتفاخر أو التعصب والنعرة العنصرية ، وإنّا هو وسيلة للتعارف والتكافل والتعاون ، وليس اختلاف الناس سبياً تصايزهم ، فكلهم لادم ، وكلهم في الإنسانية سواه ، لتستقيم معه حياة التاس على الألف

ُ ولا يكون التقاوت بين الناس إلا في العلم والفضائل والعمل الصالح لحبر الفرد وخبر المجموع ، في قوله تعالى :

﴿ يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات ﴾ (سبرة الجادلة ، الآية ١١) .

﴿ قَلَ هَلَ يَسْتُويَ الدِّينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (سنورة الزَّمَر ، الآبة ٩).

ولا يقف الأسلام صد التقدم الاجتاعي، وليس قيه ما باتحد جانب السلطة ضد النفراء والكادحين، أو المساكين يلغة القرآن الكريم، بيل كان عوتاً غم على حفوقهم، فأتصقهم قبل أن بتصفوا أنفيهم، ومن فضاة الإسلام مين وقف في الحن لضعيف صد الخليفة نفسه، وأنكر الإسلام الطبغية حين تبذ الفيلية والمنصرية والتفاخر بالانساب والإحساب والجاء وسعة الرزق، وإن لم يشكر التباين في الماثر وقي التفاوت العقل والخلق \_ كا فلنا \_ وسؤى بين الناس جيماً في أخوة إسلامية جامعة، وثيد القبلية والشعوبية وقال بالدولة العالمية التي تجتمع وايتها في ظل الإسلام، حيث تعلو شريعة الحيق، تضع للمسلم مثلها تضع لغيره من حق الأمان والرعاية وكفالة القانون، وترض تراكم وأس المال والملكية الخاصة عا فرده من أحكامها، وإن لم يجب النزعة إلى المراء والسعي

### بقلم، د. حين فذي النحار

لكسب المال ، والعمل المثمر والربح الحلال ، وسندد ضربية تساضية إلى العبسودية والثنية والرق .

به القكر، شقت الدعوة الإسلامية السمحاء والإيمان الذي ينقبله العقل ولا بضنى به القكر، شقت الدعوة الإسلامية طريقها إلى العالم، وأقبل الساس على الإسلام تحدوهم الفدوة والمعرقة، فعن طريق المعرفة عرف الناس التسوحيد وهمو جسوهم الإسلام وفي التوجيد أدرك المسلمون ضلال العشوك وما كانوا فيه يعمهون، ووأوا في سمو العقيدة ما يؤدي إلى الإيمان المستير، قحيث يتعم الإنسان النقر ومطيل النامل، يدعوه إنعام النقر وطول النامل إلى الينين بالله جلت فدرته، وأنه والارض التي يعيش عليها ذرة في هذا الكون الهائل من خلق الله، حين يجري على سسن تحسكه وإلى غاية لا يعلمها غير بارتها، وإن ما في الكون من آياته دليل على وجوده بط شأنه، وأنه الخائل المصور الذي يجيط يكل شيء علم، وإليه يرجع الامر كله، يقول تعالى :

﴿ وآية لهـ الأرض الميتة احييناها واخرجنا منها حبا فنه يأكلون . وجعلنا فيها جنات من نخيل واعناب وفجرنا فيها مسن العيون . ليأكلوا من ثمره وما عملته أيديهم أفلا يشكرون . سبحان الذي خلسق الأزواج كلها مها تنبت الأرض ومسن أنفسهم ومها لا يعلمون . وآية لهم الليل نسلخ منه النهار فإذا ههم مسظلمون . والشمس تجري لمستقر لها ذلك تقدير العريز العليم . والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالعرجون القديم . لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكل في فلك يسبحون . وآية لهم أنا حملنا ذريتهم في الفلك المشحون . وخلقنا لههم مسن مثله ما يركبون . وإن نشأ نغرقهم فلا صريخ لهم ولا هم ينقذون . إلا رحة منا ومناعاً إلى حين ﴾ (سورة يس ، الأبات ٣٢ ـ ٤٤) .

وعن طريق القدوة عرف الناس مجتمعاً إسلامها لا قنية فبه ولا عسودية ولا عنصرية ولا الزة ولا أتانية ولا شقاعة في غير الحق ، والناس فيه سواسية أسامة الله وأمام شريعة لا بشويها باطل ولا يعتورها حيف ، قعندها جداء أسامة بمن في شغيعاً لفاطمة المخزومية عند الرسول صلى الله عليه وسلا ، وكان أسامة مسن أحب الناس إليه ، ميرزأ شفاعنه يأنها نتتمي إلى بني عسروم رهسط خالد يسمن الوليلا . وهم بطن من أشرف يطرن قريش ، وأن إقامة الحمد عليها سيجلب عليها وعلى آغا العار ، أنكر الرسول شفاعته على جه له وانتهر، قائلا : «أتشفع في عليه وعلى آغا العال ، أنكر الرسول شفاعته على جه له وانتهر، قائلا : «أثم فن وخاطب الناس قائلا : «إنحا الهلك المذين مس قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه ، وإذا سرق الضعيف قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه ، وإذا سرق الضعيف لقطعت يدها ، .

وأحد الخلفاء الأواشل أنفسهم قبل أن يأخذوا التناس بهسذا الحسق دون هوادة ، قلم يؤثروا أنفسهم بمائرة لهست لغبرهم ، وإنهم لمميرضون من العيش بالخشن الجاف حتى لا يكون للحاكم من بعد حن يمتازيه على الناس ، والفعيف عندهم الفوي حتى يأخذوا الحق له ، والفوي عندهم الضعيف حتى يأخذوا الحق منه .

كان هذا دستور الإسلام في الحكم وبه تواصى الخلفا، فيها يبتهم ، فمن رسالة عمر بن الخطاب إلى أبسي موسى الأشعري ، وهي الرسالة التي جمعت أكثر أحكام الإسلام في الفضاء ، والتي لم يخرج عتها دسنور القضاء في أي بلمد مسن البلدان يه فضاء عادل من يعد ، ولم تعل عليها شريعة للقصاء في أي للد متصدير

في وقتنا هذا، قوله:

• آس \_ أي سوي \_ بين الناس في وجهك وعدلك وبجلسك حتى لا يطمع شريف في حيفك ، ولا يبأس ضعيف من عدلك . البينة على من ادعى والبين على من أنكر ، والصلح جائز بين المسلمين إلا صلحاً أحل حراماً ، أو حرم حلالا ، ولا يمتعنك فضاء قضيته بالأمس فراجعت اليوم فيه عفلك وهديت فيه إلى رئسدلك أن ترجع إلى الحق ، فإن الحق قديم ، ومراجعة الحق حسير مسن القسادي في الباطل . . . . .

وعمر هو القائل: «متى تعبدتم الناس وقيد وليدتهم أمهانهم أحراراً»، عبدارة قيلت في الشورة الفرنسية بعيد ذلك بشيلانة عشر قرناً، وهو القائل للرعية: «إن لم أستعمل عليكم عيالا ليضربوا الشاركم ولينتموا أعراضكم ويأخذوا أموالكم، ولكني استعملتهم عليكم لبعلموكم كتاب ربكم وسئة ثبيكم، فن ظلمه عامله بمظلمة فلا إذن له على، لبرفعها إلى حتى الصه منه».

وفي رصيته للخليفة من بعده يقول:

اجعل الناس عندك سواء لا تبال على من وجنب الحنق ثم لا
 تأخذك في الله لومة لائم، وإياك والخاباة فيا ولاك الله،

وقد مثل عها يحل للخليفة من مال الله فقال:

إنه لا يحل لعمر من مال الله إلا حلتين ، حلة للشياء وحلة للصيف وما أحج به وأعتمر ، وقوتي وقوت أهلي كرجل من قريش ليس بأغناهم ولا بأفقرهم ، ثم أنا بعد رجل من المسلمين ، .

وغضب منه على بن أبي طالب حين خاطبه بكنيته بينا خاطب خصمه البذي جاء بشكوا، باسمه وكان يهودياً \_ والخطاب بالكنية أسلوب في النسوقبر \_ فقال عمر: اكرهت أن يكون خصمك بهودياً وأن تمثل معه أمام القضاء: فقال: لا، ولكنني غضبت لانك لم نسو بيتي وبينه، فخاطبنه باسمه وخاطبتني يكنبتي.

### انتشار الإسلام

نلك هي الفدوة التي حملت الناس زرافات ووحداناً على اعتناق الإسسلام، وكانت القدوة هي التي تحمل الناس من غير المسلمين إلى معوفة الفيم والمسادئ التي غكم هؤلاء البعض من يزلون بينهم أو هؤلاء القوم من يجاورونهم، فيعرفون أنهم بقيمون على دين يحكم ما هم عليه من مبادئ وفيم، فتكون المعرفة بعد القدوة مدد القدوة غيرهم، ثم كانت الموفة عندهم هذباً لمن ينشدها. فالإسلام لا يحتاج لغير التعريف به، وفي المعرفة الإسلامية لمن يعقلها أعظم دعوة للإسلام، وقد كانت زاداً لائمة الإسلام في دعونهم، ويذكر ابن خلكان في هذا الصدد ان عشرين الفا من المسيحيين والبهود والجوس قد نحولوا إلى الإسلام يحوم وفياة الإسام الاكبر أحمد بن حنيل ، كما أسمر على بد محمد بين الحديل مؤدب المأمسون ثلاثة الآن.

ويذكر أبو الفرج الجوزي ، الففيه السني ، وكان أعلم أهـل زمانه في الفرن الثاني عشر الميلادي ، أن عشرين ألفأ قد اعتنقوا الإسلام على يديه ، بـل كان مـن الصليبيين الذين جاءوا للقضاء على المسلمين واستخلاص بيـت المقدس مـن أبديهم من نحولوا إلى الإسلام بعدما رأوا من عـدالة المسلمين وسمـاحنهم وحسـن صنيعهم ما جذبهم إليه .

ومل يذكر عن أعتناق بسركة خان (١٢٥٦ - ١٢٥٧ م) السزعم المغسولي ورئيس القبيلة الذهبية - وكان أول من أسلم من أمراء المغول - أنه التق ذات يسوم بتاجرين مسلمين في عبر للتجارة قادمة من بخارى ، فسألها عن الإسلام ، فشرحاء له شرحاً وافياً حمله على اعتناقه ، وتبعه جبشه على الإسلام ، وقبل إن جنوده فلا غدوا وهم يحملون سجادة الصلاة معهم أبها ساروا ، ولم بعد في جيشه من يشرب الخمر ، وغدت بجالسه وهي حافلة برجال العلم والدين ، وفعد حالف بركة خان الظاهر بيبرس سلطان مصر حينذاك .

وقد شهدت هذه الفترة من ناريخ المغول لفاء حاداً بين المسيحبة والإسلام، إلا أن الإسلام قد ظفر بما لم نظفر به المسيحية في جذب المغول إليه، وكان الفضل

في ذلك للفقها، والنجار، وكثيراً ما كان المغول بتحولون إلى الإسلام بعد اعتناقهم المسيحية ، فقد شب «تيكودار أحمد » (١٢٨٢ – ١٢٨٤ م) أول من اعتنى الإسلام من المخافات المغول في قارس مسيحياً قبل إسلامه ، وعمد في صباه باسم « نقولا « فلما بلغ سن الرشد اعتنى الإسلام على بد بعض المسلمين اللبن كلف بدينهم ، وكانت له مراسلات مسع مسلطان مصر قسلاوون ، ذكرها القلقشندي في كنابه «صبح الأعنى « وقد طلب فيها محالفته .

ويعلن « توماس أو تولد » في كتابه « الدعوة إلى الإسلام » على اعتناق تيكودار أحمد للإسلام بقوله : « إن من يرس ناريخ المغرل وفظ أثمهم لبرتاح عندما براهم وقعد تحولوا مرة واحدة إلى أسمى عاطفة إنسائية وإلى حب الخير . . . . . وكيا أسلم تيكودار أحمد ، كان إسلام « غازان » ( ١٢٩٥ – ١٣٠٤ م ) سابع المخانات المغول وأعظمهم شأناً ، وتحوله عن البوذية إلى الإسلام ، ويقال إنه كان كثير النظر في الأدبان وشرائعها كثير الخوار مع أغنها ، وأقبل على الإسلام عن إيان ، وعمل في حماس على حمايته وإعلاء شريعته ، وافتق جنده أثره ، وكان طوال حباته مثال الحاكم المسلم الصالح ، ومنذ ذلك العهد غدا الإسلام دين المخاتات

وكان فؤلاء الدعاة من الفقهاء المفيمين ومن الرحالة والتجار الجدوابين من الفضل في انتشار الإسلام بالهند ومالي وجزر ملديف اكثر ميا كان لحاكم أو سلطان ، وما ذالت آثار الدعاة وأضرحتهم قائمة في تلك البلاد يعمل النباس على صدائدا.

وكيا كان انشار الإسلام في آسيا الوسطى والشرقية ، كان انشار الإسلام في إفريقية حله النجار العرب إلى وادي النيل كيا حملوه إلى إفريفية ، فحيث استمعى على الفاغين العرب فتح عملكة النبوية المسبحية ، فوقفت سدأ بينهم وبين السسودان ، لم تستعص على التجار العسرب فساقتحموها يتجارتهم وماثنيتهم ، واتسابوا منها نحو السودان ، حيث وجدوا في فجاجه المترابية ما يتشدونه من الماء والكلا والمراعي المعتبة الواسعة بعيداً عن الجباية والخراج ، ولم يكن ثمة فرق بين طبيعة بلادهم وطبيعة السودان الإفليمية والمناخية ، فليس البحر الاكبر إلا كسرا النوائباً في أرض واحدة شطرها شطرين هما السودان وبلاد عن طريق عيذاب على البحر الأحمر وانتشروا بين النوية ودنقلة ، وحين هرب بنو أمية من وجه العباسيين ، كان لهم في أرض الجزيرة والسددان ماهم.

بالسودان ملجاً أمين .
وفي أواخر القرن الثالث عثر المبلادي كان الإسلام قد عمم بسلاد النسوية الدنيا ، وأصبح صاحب دنقلة من رعابا صاحب مصر وصار بخطب على منابر ببلاده المنيلة العصر وصاحب مصره . وأخذت موجات من الفبائل العربية تتدنن على السودان حتى بلاد الحيشة ودارفور ، وتزح كثير من عرب جهيئة إلى السودان ، وكانت القبائل العربية في هجرتها إلى مصر ، كهجرتها إلى السودان ، تقيم حيث يطيب لها المقام ، وكثيراً ما تقرقت بطونها بين السودان ومصر ، واعتنق أهل «سنار» الإسلام على يعد التجار ، وكان لبني ولكنز نفوذهم حتى عيذاب .

كما كان للفرق الصوفية دررها الكبير في انتشار الإسلام في القارة الإنرينية كالقادرية والتيجانية والشاذلية، وكان للدعوة المهدية أشر بالغ في نشر الإسلام بين القبائل الزنجية في الجنوب، كما كان لأنباع محمد عنمان الميرغني مثل هذا الأثر في كردفان كما دخل في طريقته كثير من أبنساء النبوية ودنفلة.

وقد حمل الإسلام إلى القارة الإفريقية نظراً جديدة قضت على الكثير من عاداتهم القديمة . وعلمهم القراءة والكنابة ، فسادت الثقافة الإسلامية واخدوا بسالسنة الكريمة ، وتطبيق ما نصت عليه الشريعة الإسلامية في الوصبة والزواج وغيرهما من المعاملات .

### وجوب الدعوة

فإذا كان الإسلام دين الناس كافة وإنه ختام رسالات السياء، قال السدعوة

الإسلامية حق على كل مسلم ، و ونكليف للأمة الإسلامية بها لا يتخلى عنها سؤمن 
كما بقول الشيخ محمد أبو زهرة في كتبابه ؛ الدعوة إلى الإسلام ؛ \_ ولا 
ينركها أمين ، وعلى الداعية أن يكون بصيراً بالأمور ويأتبها من طرقها المسلوكة في 
رفق ، ليناً في دعوته ، بأتم الامور من مصادرها ومواردها ، مؤمناً بها على ببنة من 
أمرها ، لا تأخذه في الحق هوادة ، ولبس للباطل عنده إرادة ؛ وما من مسلم إلا وهـ 
شاهد على الناس ، تقنضيه هذه الشهادة أن يدعوهم إلى الحق ، وهي تسهادة قائمة 
مستمرة في اعناق المسلمين ، حتى يعم الإسلام الأرض ، ونحـق دعـوة الله على 
الناس ، وفي قوله تعالى :

﴿ وجاهدوا في الله حق جهاده هو اجتباكم وما جعل عليكم في الدين من حرج ملة أبيكم إبراهيم هو سماكم المسلمين من قبل وفي هذا ليكون الرسول شهيداً عليكم وتكونوا شهداء على الناس ﴾ (سورة الحج، الآبة ٧٧).

﴿ ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولنك هم المفلحيون. ولا تكونوا كالسذين تفسرقوا واختلفوا من بعد ما جاءهم البيئات وأولنك هم عذاب عظيم ﴾ (سورة آل عمران، الإبتان ١٠٤ ـ ١٠٥).

فالدعوة إلى الإسلام واجبة بإجماع الصحابة ، لا بنعد بها أن تعالم الإسلام وسماحته خبر داع له ، أو أن البلاغ قد نم ، فما دام في الناس من لا يعرف حقبقة الإسلام ، فإن وجبوب التعريف به قائم في اعناق المسلمين آحاداً وجماعات ، وما دام الإسلام دين البشرية عمامة ، دين إسراهيم وموسى وعيسى ، فقد وجب التعريف به لدى كل من لا يعرفه ، فإن البلاغ لا يتم إلا بتعريف الناس بالعقيدة وفحواها ، وهو واجب المسلمين في كل زمان ومكان ، حتى يتم الله دينه ، فلا ديسن غيره يقوله تعالى :

﴿ إِنَّ الدينِ عَنَد الله الإسلام وما اختلف الذين أُوتوا الكتاب إلا من يعد ما جاءهم العلم بغياً بينهم ومن يكفر بآيات الله فإن الله سريع الحساب. فإن حاجوك فقل أسلمت وجهي لله ومن اتبعن وقبل للذين أُوتوا الكتاب والأميين السلمتم فإن أسلموا فقد اهتدوا وإن تولوا فأيما عليك البلاغ والله بصير بالعباد ﴾ ( — ورد آل عمران ، الاية

فالتعويف شرط البلاغ ، والناس بعد ذلك أحسرار قبا يسرون ، وفــد خلـــق الله الإنسان وميزه بالعقل والإدراك والمعرفة ، وترك له حرية الإرادة فيها برى وقبا بختار .

﴿ يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك وإن لم تفعل فا بلغت رسالته والله يعصمك من الشاس إن الله لا يهدي القوم الكافرين ﴾ (سررة المائدة، الآية ٦٧).

وما كان للرسول عليه الصلاة والسلام أن يحمل الناس على الإسلام تهرأ ، وإن كان عليه ألا يني في البلاغ ، وهو شأن الدعاة من بعده . فلا فحرق في المدعوة إلى الإسلام بين الماضي والحاضر ، فقد بدأت المدعوة إليه منذ عهد الرسول صلى الله عليه وسلم على أسس منهجية ثابتة ، سدتها التعريف بالدين الجديد ، ولحمتها ما يقوم عليه الإسلام من عبادات جوهرها التوحيد ، ومن معاملات تنتخط في إطارها العلاقات الاجتاعية والاقتصادية والسياسية التي يقوم عليها نظام الجهاعة الإسلامية كأكمل ما يكون النظام ، ومن أخلاقيات أو قيم تقوم على حقيقة ثابتة لا تتغير هي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وهي فم تجمع عليها الذاهب الإسلامية ولا تخلف عليها الفرق ، وإن اتخذت كل فرقة منهاجها الخاص للدعوة ، فإنها تجمع على ما جاء به الإسلام من عبادات ومعاملات وتم .

وأول ما نفوم عليه الدعوة الإسلامية هو المعرفة الصحيحة بقراعد الإسلام وشريعته ، وقد قام بها الصحابة والتابعون في صدر الإسلام ، كما وضع منهاجها الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم ، فقد كان عليه الصلاة والسلام ببعث إلى

الفبائل بعد أن نسل من يفرنها القرآن ويففهها في الدبن ، وكان الخلفاء من بعده بوصون ولاتهم بالتعريف بالإسلام والإعلام بحفيقته ، وكان القدوة والمعاملة تبراس الدعوة في انتشارها وامتدادها ، فإن المعاملة العادلة \_ كها يقول الشميخ أبو زهرة \_ تجذب القلوب وتدنيها ، فإذا علموا أنها مسن الدين الجديد فتحت قلوبهم له ، وصغت إليه واستجابت له » .

فالدعوة إلى الإسلام واجبة بإجماع الصحابة \_ كها قلنا \_ وهمي فعوض عين وفرض كفاية على كل قادر عليها ووانته الفرصة إليها. وفد قام بها الأقراد والجهاعات بعد أن قعد عنها الحلفاء والولاة بعد عصر الراشدين. فإذا كانت الدولة تقوم بها كفاد الناس ممن لا يغدوون عميها مادياً أو علمياً ، فإن ذلك لا يحول دون الهاقين عمن يقدرون عليها والفيام بها.

وقد حمل التجار والرحالة ، وهم بجوبون الافطار ، رسالة الإسلام في منتجع يقيمون فيه أو يجرون به ، فعلى يد التجار الحضارمة انتشر الإسلام في شرق إفريقية وفي الدونيسيا وجزر الملايو ، كما كان البرحالة ، من امثال ابن جبير وابن بطوطة داعن باشخاصهم إلى الإسلام أبنا يقصدون . وكانوا جبيا في حلهم وزحاقم فلوة في سلوكهم ، وفي ترفعهم عما يشين ، وفي تواضعهم وعامستهم لغيرهم ، واختلاطهم بهم على الود والرعابة والتراضع ما جدب غيرهم إليهم ، فني أخلاف الإسلام لمن يحتذبها ما يجبب الاقتداء بها ، وفي تعاليمه ما يجدب الناس إلبه ، فني أنظرور أن حكيم العرب ، أكثم بن صبيقي ، حين بلغب أمبر الإسلام ، أرسل ولده يسألون محمداً صلى الله عليه وسلم عما يدعو إليه ، فتل عليهم الوله تعالى :

﴿ إِنْ اللَّهُ يَأْمُرُ بِالْعَدِلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْسَاءً ذِي القَرْبِي وَيَهْمِي عَنْ الْفَحْلُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُحْرُونُ ﴾ (سورة النحل ، الآية المُحْمَّاء والمُنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرونُ ﴾ (سورة النحل ، الآية ٩٠) .

فليا رجع الولد لاببهم ثلوا علبه الابة ، فقال : « إن هذا إن لم يكن ديناً فهو في أخلاق الناس أمر حسن : .

والأخلاق الإسلامية ـ كيا برى ول ديورانت ، مؤلف ، قصة الحضارة » حتى التي فتحت الفلوب المغلقة للإسلام ، فلم غض بضع سنين على البعث ، حتى أصبح الإسلام عفيدة الملايين من البشر ، ولم يض قحرن من السزمان حتى ارتفعت راية الإسلام في أرجاء العالم القديم وأوقع أبناء البادية الهزيمة بجيوش كسرى وقيصر ، ودوى صوت صاحب غار حراء - كما يقول سيد أمير على - بين قارات ثلاث ، واستعربت أمم بأكملها حين حملت المفتوح الإسلامية أعظم موجة بشرية خرجت من الجنزيرة العمربية في حاس دافق لم يشهد له التاريخ مثيلاً من قبل ، وفيض من الإيمان الزاخر حطم كل السدود والفيود التي تقف دونه ، فلم تقتصر موجة النزوح العربي على أرض حظم كل السدود والفيود التي تقف دونه ، فلم تقتصر موجة النزوح العربي على أرض الحسلال الخصيب بل جاوزتها إلى وادي النيبل والشيال الإقريق وفارس وآسيا الوسطى ، فاستعربت نلك البلاد واتحدت من العربية لفة ومن الإسلام ببن ولم يشهد العالم من قبل ديناً حمل معنفيه على ثقافته ولغته كما كنان الإسلام ببن ما دان به من الأمم التي أصبحت تعرف بالأمم الإسلامية ، أو بلفيظ أدق ما الأمة الإسلامية ، حيث جب الإسلام كمل نفرقة عنصرية أو لغوية ، ونبذ الشعوبية ودعا إلى الوحدة العالمية في ظل شريعة بلغت أسمى درجات الرق .

وما زال الإسلام وبما فيه من مزايا يقدمها لاصحابه ، \_ كما يقول ولمفرد بلنت في كتابه ومستقبل الإسلام ، \_ قادراً على اجتداب الناس إليه ، هي مزايا تقوق كل ما نستطيع المسجية والحضارة الأوروبية أن تقدمه ، فينها لا يجد المبير السيحي ، وهو ينعثر بدعونه وسط الأدغال الإفريقية ، ما يمنحه للإفريق الأسود إلا ما يمنيه به من أخوه في الحياة الإخبرة ، ويضين عليه بالكرامة ولا يغبل أن يجالسه أو يتزوج من زنجية ، يتقدم الداعية المسلم من أبناء مراكش ، فقول للزنجي : « تعال اجلس معي ، خذ ابني زوجة لك ، واعطني ابنتك ، فكل من ينطق بشهاده الإسلام كف، لي في الدنيا والأخرة ، وعضي (بلنت) فيقرر بالا ، مفر من أن نصيح إفريفية لفمة سائغة للإسلام ، وما ذلك ببعيد ،

وما الحياة بأشد حاجة إلى تصاليم الإسلام كحاجتها اليسوم، إذ عجزت المسيحية الغربية عن أن تمد حضارة الغرب، حضارة العلم والآلة والسيطرة على أسرار الطبيعة، بالقيم الروحية الستى تمنحها القوة والاستمرار، كما تمنحها القدرة على مجابهة طغيان الشسيوعية والمذاهب المادية الضالة، التي تعصف بها وتوردها موارد البوار، مما يدعونا إلى تجديد الدعوة إلى الإسلام والتعريف به، يقوم بها الآحاد والجاعات فرض عين وفرض كضاية، كما كانت من قبل.

### عالمية الدعوة

وإذا لم بكن هناك غير إله واحد ، فما ثمة أدبان اخرى إلا أن تكون جميعاً ديناً من نبع واحد ومن سدرة تنتمي إلبها كل حقيقة في الكون ، وإذا كان الإسلام هـ دين السهاء منذ اتصلت السهاء بالأرض ، وكان خنام رسالات السهاء ، فقد اكتملت به رسالة الآنباء ، وكان محمد صلوات الله عليه خاتمهم جميعاً ، وغت برسالته نعمة الله على عباده ، وكان ختام ما خاطب به المسلمين بعد خطابه الجامع في حجهة الوداع تلاوة قوله تعالى :

﴿ اليوم أكملت لكم دينكم وأقمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً ﴾ (سورة المائدة ، الآية ٣) .

فلا غرو بعد ذلك أن يكون الإسلام دين الأسم جميعاً ، وأنه للناس كافة : ﴿ إِنْ هُو إِلاَ ذَكُر لَلْعَالَمِينَ . وَلَتَعَلَّمَنْ نَبِأُهُ بَعَدْ حَيْنَ ﴾ (سورة ص ، الآيتان ٨٧ \_ ٨٨).

﴿ هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق لينظهره على اللدين
 كله ولو كره المشركون ﴾ (سورة الصف، الآية ٩).

﴿ تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين مديراً ﴾ (سورة الفرقان، الآية ١).

﴿ ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أن الأرض يرثها عبادي الصالحون. إن في هذا لبلاغاً لقوم عابدين. وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين. قل إنما يوحى إلي أنما إله واحد فهل أنتم مسلمون ﴾ (سررة الأنباء، الآيات ١٠٥ ـ ١٠٨).

﴿ وما أرسلناك إلا كافة للناس بشيراً ونذيراً ولكن أكثر الشاس لا يعلمون ﴾ (سررة سبأ، الآية ٢٨).

ولقد وضع محمد صلى الله عيله وسلم قبل أن غضي به الحياة إلى البرفيق الأعلى السبيل إلى عالمية الدعوة ، وخط أما طريفها إلى افتحام العالم ، وكان قد افصح عنها حين قال: «إن بلالا أول همار الحبشة ، وإن صهيباً أول همار المروم ، وإن سلمان أول همار الفرس ، وكان سلمان عبداً نصرانياً بالمدبئة أسلم في السنة الأولى من الهجرة ، فكان أول من أسلم من الفرس ، وفي هذا دليل على أن الإسلام ليس للعرب وحدهم بل إنه غم ولغيرهم من الأمم ، ولا يكن مها يدور في أحلام العرب أن الإسلام سيقنحم بم الدنيا إلى ما وراء الجزيرة لي موجة عارمة من الفتوح الإسلامية الباهرة ، وأنه سيشق طريفه في مدى قرن من الزمان \_ كها يقول توماس أرشولك وسيد أصير على \_ إلى السنيا الوسعة .

وفي قراء عليه الصلاة والسلام: «كل نبي بعث إلى قومه ، وأنا بعثت للأحمر والأسود ، ما يدل دلالة صريحة على دعوى عموم الرسالة رعالمية الدعوة الاسلامية .

وما كان صلح الحديبية إلا بداية تأليف قريش ليجتمع العرب صفأ واحداً على الدعوة قبل أن يتجه بها الرسول صلى الله عليه وسلم إلى الخارج، ففد عفده الرسول مع فريش على آلا يدخل عليهم هكة عامه هذا، غصباً، بينا السلمون من حرله بضيقون بعنت قريش حتى ليذهب عمر بن الخطاب، وكأنما قد أعجم عليه

صبر النبي على أهل مكة ، إلى أبهي بكر في أعقاب محادثاتُ الصلح ويدور بينها الحديث التالى:

- \_ عمر: يا أبا بكر، أليس برسول الله؟!
  - أبو بكر: بلي .
  - ـ عمر: أولسنا بالمسلمين؟!
    - ابو بكر: بلي.
  - \_ عمر: قعلام تعطى الدنية في ديننا؟!
- أبو بكر: يا عمر الزم غرزك، فإتي أشهد أنه رسول الله.
  - عمر: وأنا أشهد أنه رسول الله.

وانقلب عمر إلى النبي وهو مغيظ عنق ، وحدثه بمثل ذلك قل يلن من عزمه ولا صبره على فريش ، وقال لعمر : « أنا عبد الله ورسوله لن أخالف أمسره ولن يضيعني ، فقد كان عليه الصلاة والسلام يرى أن عوب الجزيرة قد دافوا له ، وأن الإسلام على وشك أن بجمعهم إليه ، وأن عليهم بعد ذلك أن يشعقوا طريقهم بالإسلام إلى الدنيا الواسعة ، أما قريش وهذا شأنها بين العرب ، وتلك قواينها من الرسول ومن المهاجرين ، وهذه مكة أم القرى محج العرب إلى ببت الله اخرام أول بيت وضع للناس مباركاً وهدى للعالمين ، وقد جعله الله مثابة للناس وأمناً ، قليس لمخد عليه الصلاة والسلام بحكته وما هداه الله إليه ، أن يكون لهم قاهراً ، وإلى لينرضاهم حتى يأتي وقت يسلمون له يغير قتال ، ويسلمون دون هوان ، وليكون لهم من بعد ما كان منهم في فتوح الإسلام ونصره ، وهو ما يضر لنا وحي الله إليه وهو في طريقه بالمسلمين راجعين إلى المدينة في سورة الفتح :

﴿ إِنَّا فَتَحَنَّا لِكَ فَتَحَاً مَبِيناً . لَيَغَفَّر لَكَ اللهِ مَا تَقَدَّم مِن دُنْبِكُ وَمَا تَأْخُر وَيَتُم نَعْمَتُهُ عَلِيكَ وَيَهْدِيكَ صَرَاطاً مَسْتَقَياً . وَيَنْصَرَكُ اللهُ نَصَراً عَزِيزاً ﴾ (سورةالفنح ، الآيات ١ \_ ٣) .

في العام التالي كالت عصرة القضاء ، وفيها تزح القرشيون عن مكة ننزولا على صلح الحديبية ، بينا الحدو المسلمون إليها يتقدمهم الرسول ، وفد أخذ عبد الله بن رواحة بزمام ناتنه القصواء ، وأهل مكة ينظرون إليهم من حيث كانوا فوق أيسي قبيس وحراء ومن فوق كل مرتفع يبطل عليها لبروا المسلمين وقد الفرجت شفاههم عن نداء واحد الهيك لبيبك ، متوجهين \_ كها يقبول المدكتور هيكل في كنابه ، حياة محمد ، \_ بالقلوب والأرواح إلى وجه الله ذي الجلال ، عبطين في هالة من رجاء واكبار بهذا الرسول الذي بعثه الله بالفدى ودبين الخول يقطيه على الدين كله . . . . وفي حاسة هذه الساعة أراد عبد الله بن رواحة أن يجه قريش بصيحة ، فصده عصر ، وقال له الرسول : امهالا يابن رواحة ، وقل لا إله إلا الله وحده ، نصر عبده ، وأعال له الرسول : امهالا الأعزاب وحده ، أو كها قال . فنادى بها ابن رواحة بأعلى صوته ، ورددها المسلمون من بعده ، فتجاويت بأصدائها جوانب الوادي ، وارتفعت رهبنها إلى قلوب الدين تسموا الجبال حوله .

وبدت بوادر النصر الذي أوحى به الله إلى ثبيه في صلح الحسديبية ، وونف خالد بن الوليد فارس قريش وسيف الله المسلول من معد في جمع مس تسريش يقول : ولقد استبال لكل ذي عقل أن محمداً لبس بساحر ولا تساعر ، وأن كلامه من كلاء وب العالمين ، فحق على كل ذي لب أن يتبعه ،

ونزع عكرمة بن أبسي جهل لما سمع ، وقال: لقد صبأت يا خالد . فيضول له خالد: لم أصبؤ ولكني أسلمت . ويرد عكرمة قائلاً: والله إن كان أحق قديش الا بنكل ببذا الكلام لانت . ويسأل خالد : ولم ؟ ويجيب عكرمة : لأن محمداً وضح شرف أبيك حين جرح ، وقتل عمك وابن عمك ببدو ، فوائله ما كنت لأسلر ولانكم يكلامك باخلد . أما وأبت قريشاً بريدون فتاله . وبدد خالد : هذا أسر الجاهلية وحميتها ، لكني والله أسلمت حين تبين لي الحق ، وأسلم من بعمد خالد عمرو بن العاص ، وعثمان بن طلحة حارس الكعبة ، وكشير اتحرون من أهيل مكة .

فلما كان فتح مكة ، بانت حكمة ما ذهب إليه الرسول صلى الله عليه وسـمْ في

صلح الحديبة من نائبف قريش صلحاً حتى لا تكون ترة من قنال لا خير قيه لنالب أو مغلوب . فقد اجتمع العرب على الدعوة ، وخاضوا ملحمة الجهاد ، وكان أعلام الشرك تي فريش هم أعلام الفتوح ، فخالد بن الوليد قد أصبح بطل الفتوح المعلم ، وعكرمة بن أبي جهل ، وكان آخر من أسل رآخر من قاوم من فسريش وأسطو المسلمين في قنح مكة سهاماً من نباله ، كان من بعد بطل كنيبة الموت في معركة الميموك ، اليرموك وصاحب النداء الذي غز بالمسلمين إلى النصر في معركة البرموك ، فاتلت مع حبر رأى الروم بزيمون المسلمين عن موافعهم ، قيصيح في وجه الروم : «فاتلت مع رسول الله في كل موطن وأفر منكم اليوم » وينقلب إلى أصحابه قينادي : «من ببليع على الموت » وبابعه ضرار بن الأزور والحارث بن هشام في اربعيائة من وجوه المسلمين وقرسانهم يبنهم ولده عصرو بن عكرمة ، اندقعوا نحو البروم مستبسلين يظلبون الشهادة في سبيل ربهم ، وزازلت هجمنهم صقوف الروم ، وأصابت الحراح عكرمة وإينه عموه ، قوضع رأس عكرمة على فخذه ورأس عمور على ساقه وجعل وراف قائد الروم ، قوضع رأس عكرمة على فخذه ورأس عمور على ساقه وجعل يسع عن وجهيم ويغطر في حلقيها الماء حتى استنهدا ، وأصيت عين أبي سفيان يسم أخرجه منها أبو خيشمة ، وأبو سفيان هو من تعل موقف من المسلمين قبل تتح مكذ .

وهكذا كان صلح الحديبة ثم دخول مكة سلم تألبلاً لقريش على الدعوة لبكون غم هذا الفتح المعلى في فنوح الإسلام، ويصلح الحديبية كانت الدعوة الإسلامية قد بلغت من التضج ما يجعلها دين الناس كاقة، ويه اطمأن الوسول إلى وضع الإسلام أي الجزيرة العربية وآن له أن بنجه بها إلى الحسارج، فكانت كتب إلى هسرقل وكسرى والمقوقس ونجاشي الحبشة وإلى الخارث الغساني وإلى يازان عامل كسرى في اليمن بدعوهم فيها إلى الإسلام، وكانت تلك هي البادرة الأولى لعالمية الدعوة الإسلامية.

وكانت البادرة النائية غزوة مؤتة نم غزوة تبوك وما كان يعد ذلك من تتبح الشام والعراق نم انسياح العرب بالدعوة الإسلامية إلى ما ورا الشمام والعراق . فإذا قبل إن غزوة مؤتة كانت بسبب قتل رسول النبي صلى الله عليه وسلم إلى عامل يصرى ، إذ فتله أعرابي من غسان باسم هرقل ، إذ كانت يسبب إرسال خسة عشر رجلا إلى ذات الطلح ، على حدود الشام ، بدعون إلى الإسلام ، . فكان جزاؤهم التتل لم يتج منهم غير رئيسهم ، قانها كانت لسبب أكار من هذين السببين ويقوقها بمواحل ، هو توجيه أنظار المسلمين إلى طريقهم في الانسياح ببالدعوة إلى العالم الواسع ، بعد أن عرف أن الجزيرة العربية فند دانت ينالإسلام أو همي على رئيلك أن تبدين به ، بل إن بعنة ذات الطلح فند سيقت غزوة مؤنة ، وكها كانت مجرته عليه الصلاة والسلام إلى المدينة إنسياحاً بالدعوة إلى منتجع آخر ، فكذلك كانت بعشة ذات الطلح ، وكها كانت غزوة بهدر بعض ما تجم عن الهجرة إلى المدينة بن ذات الطلح ، وقبا كانت غزوة بهدر بعض ما تجم عن الهجرة المسلمة في ذات الطلح ، ققد عرف المسلمون أن عصداً صلى الله عليه وسلا يورد بهم الطريق إلى اقتحام العالم النسيح بدعوة الإسلام ، وأن الشيال حبث نصل الأرض بما وراءها هر طريقهم إليه وليس الجنوب حيث يقف البحر وربه .

وما كان عليه الصلاة والسلام بجهل ما بمكن أن يصيب هذه الفلة من المسلمين في غزوق مانتر إذا ما التقاهم الموم بحجائفه والكشقة فذاو متولرز دافر أصمب باطي فجعفر بن أبسي طالب على الناس، وإن أصبيب جعفر فعبد الله بمن وواحة على الناس، ونواه لا يكتق يذلك بل يوصي يما يكون عليه أدب الحرب في الإسلام، ألا يغنلوا النساء ولا الأطفال ولا المكفونين ولا الصبيان، وألا يهدموا المنازل ولا بغطعوا الأشجار، فكانت هي الأخرى وإيا واضحه للقاءات قادمة جهاداً في سبيل الله، على المسلمين أن يكونوا قبها مثالا لما جساء به الإسلام ارتضاعاً بالإنسان إلى المثل الأعلى في دنياه، وفي كل ما يقوم بينه وبين الناس من وفاق أو خلاف.

ورب ، وحبن عاد خالد بن الوليد بغزاة مؤتة إلى المدينة ، وفد لقوا مـــا لقـــوا ، حشاهم. الناس بالغراب ، وقالوا لهـم تــ «يا فوار ، قررتم في سييل الله » ، فيقول الوسول صلى.

الله عليه رسلا: ولبسوا بالفرار ولكنهم الكرار إن شناء الله على رقي هذا إيدان بالعودة إلى نلك اليقاع ، قليس هناله من سبيل آخر لانسباح الإسلام إلى العمالم عبرها ، ولم بن أن يوجه أنظار المسلمين إليها ، قلم بلبث بعد مؤنة غير قليل ، حنى يعث عمود بن العاص يستقر العرب إلى الله وأمده بأبعي عبيدة أبين الجراح وفي رجاله أبو بكر وعمر ، ونقدم عمور بن العاص قلمت حموع أهل الله المذين أرادوا حربه ، وأعاد بذلك هبية المسلمين في تلك الناحية ، كما أعدد إلى المسلمين في تلك الناحية ، كما أعدد إلى المسلمين لقتهم بأنفسهم بعدما لقوه في مؤنة .

أم كانت تيوك بعد فتح مكة وإذعان العرب لسلطان الدين الجديد ، غزوأ أواد به الوسول صلى الله عليه وسلا أن يعرف الروم أن العموب المسلمين غير عبوب المجاهلية ، وأتهم فيم ند رقيهن ، رائهم أنوى سما يظتهم الدوم ، كن أواد يه أن يوحي إلى العوب أنه غير وان عن طلب الشام وما وراء الشام ، لا يمنعه عمن ذلك حر الهجير ولا يعد المسافة ، ولا شدة الروم المذبن عبوفوا يسوقرة عسدتهم ، وكثرة عديدهم وكاتوا قد غلبوا الفرس منذ قليل . وحين استنفر الشاس للقسؤو ، كان الوقت صيفاً ، وللهاجرة في جوف الصحراء العربية وقد أليم ، والطريق من المدينة إلى تنوك غير هين ولا سهل ، ويحناج إلى الطافة أكثر مما يحتاج إلى الجلمة ، وإلى المؤرنة ، وكانه علمه الصلاة والسلام أواد أن يعسلم المسلمون ألا يقف في سبيل المدعوة إلى الله رهمق ولا مال ، وكان قبد المسلمون ألا يقف في سبيل المدعوة إلى الله رهمق ولا مال ، وكان قبد المسلمون من منهم الصادق في إيمانه ومن أقبل منهم على الإسلام رفياً ورهباً ، وغباً ألله المناه الجديدة التي تنوي يكون ليذل قبل الجديدة التي تقبل على المسلمين ، وزهباً من هذه القوة الجديدة التي تنودي يكون ليذل لذل تي الجهاد ما للجهاد بالنفس من نواب .

وكان علبه الصلاة والسلام قد أعلن عن عومه على غزر الـرم وأن بنجهــز المسلمون لذلك نخالفاً يذلك نقاليده في سابق غزواته ، حين كان ينوجه في كثير من الاحيان بجيشه إلى غير الناحية التي يفصدها تضلبلاً للعدو حــيى لا يفلــو خــير مسبرته ، وأرسل إلى القيائل يدعوها لإمداد الجيش بأكثر ما يمكن أن قــده يـه مس المقاتلين ، وكافحا أرد بإعلاته هذا ويدعونه كافحة القبائل لفنال السروم ، أن بهيما العرب للمستقبل الموعود وللرسالة التي ألقيت على عاتقهم لنشر الإسلام في أقصى ما تستطيع وواحلهم أن تحملهم إليه من يفاع وحمله إلى أبعد ما يشاء الله من أرجاء العالم الواسع حتى يعم دين الله العلين .

﴿ وقالوا لا تنفروا في الحرقل نارجهتم أشد حرراً له كالهوا يكسبون ﴾ يفقهون . فليضحكوا قلبلاً وليبكوا كثيراً جزاء بما كالوا يكسبون ﴾ (سورة التوية ، الأبتان ٨١ ـ ٨٢) .

ولما فال للجد بن قيس ، أحد يتي سلمة : "يا جد هنل لك العام قي جلاد يني الأصقو؟ ، فبال : "يا رسول الله ، أو تبأذل في ولا نفشني ، فبوالله لقند عرف فومي أنه منا من رجيل أشد عجباً بالنسا، مني ، وإني أخشى إن وأيت تساء بني الأصفر ألا أصيره ، فأعرض عنه الرسول صلى الله عليه رسد ، وفيه نزلت الآية :

ف ومنهم من يقول الـذن في ولا تفتني ألا في الفتنة سـقطوا وإن
 جهنم غيطة بالكافرين له (سورة النوبة ، الآبة ٤٩) .

أم عرف الوسول أن جماعة عمن يكيدون للإسلاء فعد أخذوا يحرضون التناس على الفعود والنخلف عن القتال ، وإنهم يبزيدون التنافقين نفاقاً ، أو بشياً أن يتهاون معهم ، وكمانوا يجتمعون يبت سويهام اليهودي ، قيعت إليهم طلحة ابن عبيد الله في نفر من أصحابه ، فحرف البيت عليهم ، قالاذوا يسالقواو ولم يعودوا لمناها من بعد .

وأقبل القفراء والأغنياء يليون النداء، وقد ازدادوا بقيتاً أن السرسول صلى الله عليه وسلم يرود بهم الطريق إلى ما شاء الله أن بجملهم بالدعوة الستى معلمت فبهم،

وأن عليهم بقع عبء البلاغ لبحملها المسلمون كافة وحداناً وجماعات إلى السدنيا الواسعة ، وأنفن دووا البسار من مالهم على تجهيز الجيش ، أنفن عثمان بن عشان وحده ألف دينار ، وأنقق غيره كل على قبدر طاقته غير ضنين ، ونفدم كل قدادر على نفضة نفسه بعدته وحاجته ، وجاء كثير من الفقراء يتشدون ثرواب الجهاد ، عصحب منهم الرسول من استطاع ، واعتذر إلى الباقين وقال : « لا أجد ما أحملكم عليه » ، قتولوا والحزن يعصف بافئدتهم ، والدموع تقبض من ماقيهم اسى الا يحون قم إلى الجهاد سببل ، ولبكاتهم أطلق عليهم المحافية .

وكان هذا الجيش اللجب الذي اجتمع لرسول الله عليه وسلم أسلائين وكان هذا الجيش اللجب الذي اجتمع لرسول الله على الله عليه وسلم أسلائين الفأ، وسمي جيش العسرة ، لما واجه الرسول من عناء تكويته ، سار وعمد عليه الصلاة والسلام على قيادنه ، ولم تكن المدينة ، ولا أرض العرب قيد شهدت مشل هذا الجحفل الجرار يئور النقع وتصهل الخيل فيموج صهبلها يأصوات المسلمين تعلو بتكييرة الإسلام ، وفد ارنفت نساء المدينة سفقها بشهدون هذا الجبش اللجسب خوف مستمية لا مجتمى في سبيل الله لقاء قوم ما كانوا بفكرون من قيل في لفائهم لما عوف عنهم من كثرة عديدهم وعدتهم ، ويتحرك من الحرالف والقواعد من أخذ يليه هذا الجلال في مسيرة الإيمان ، قهذا أبو خبشمة قد راعه هذا النظر وقيد رأى المراتبه فد رشت كل منها عريشها وبردت له فيه ماء وهبأت له فيه طعاماً فيقبول ؛ ورسول الله في الفح والربح والحر وأبو خيثمة في ظل بارد وطعام مهياً وامراة حسناه في ماله متم ، هيئا في زاداً حتى الحق به ء ، قهباتًا له زاده ولحق يسالجيش ، ورأى غيره ما في التخلف والتقاعس من عار الحوق ومذلة القعود فلحقوا همم الاحرون بالجبش في مسيرته .

وبلغ الجيش الحجر، وبها اطلال بقية من منازل شحود متقررة في الصخر، ثم انطلق إلى تبوك، فلم النهى إليها وعرف أن الروم قد آثروا الانسحاب، لم بشأ أن متجهمهم، اكتفى تأبه الحدود، مصالح إها الحربان وأواح على الحنيش، كما جاء، يوحنا بن رؤية صاحب أيلة بالهدايا وصائح الرسول صلى الله عليه وسلا على الطاعة والجزية.

إلى المسلمين للونوب إلى ما هداهم إليه من سبيل للانسياح والانشار، أما وقد امن المسلمين للونوب إلى ما هداهم إليه من سبيل للانسياح والانشار، أما وقد امن جانب أكيدر بن عبد الملك الكندي المنصراني أمير دومة الجندل إذا جاءت جيوش الروم من تاحيته وقدم لها المعون، قبعث إليه خالد بن الوليد في خسياتة فارس، وانقلب بعد ذلك راجعاً إلى المدينة، واتقض خالد على (دومة) في غفلة من مليكها، وكان قد خرج لصبد بفسر الوحش، ولم بلق خالد مقارمة تذكر، فأمر (أكيدر)، وفنحت له (دومة) ابواجها، قاف منها التي يعبر ولهانمانة شاة وأربعياتة وصف من بر وأربعياتة درع وقعب بها ومعه أكيدر حتى لحق بالنيسي صلى الله عليه وسلم في المدينة، حيث عسرض الإسلام على أكيدر فاسلم وأصبح للمسلمين حلبقاً وكان ما غنمه خالد من دومة هو كل مغانم المسلمين من غزو تبوك .

وكل ما بدا هم أن الجيش قطع هذه المشقة الطويلة، وعانى ما عاناه من جهد وكل ما بدا هم أن الجيش قطع هذه المشقة الطويلة، وعانى ما عاناه من جهد وتعب، ثم عاد لم يغنم ولم يأسر، بل لم يقاتل، وكل ما قام به أنه شوى إلى تبوك قرابة عشرين يوماً ثم قفل راجعاً، إلا أن ما جاء به خالد ومعه أكيدر في حلة من ديباج موشى باللهب ذهل لمرآها أهل المدينة قضى على تندر المسهزئين والمتخلفين بجدوى الحملة، وإن كان الرسول صلى الله عليه وسل فند أخذهم بالشدة حيناً واللبن حبناً آخر، وذهب المنخلفون بعتذرون إليه وقد شاب الكذب معاذيرهم، فأعرض عنهم تاركاً لله حسابهم، إلا أن ثلاثة متهم صدفوا الله ورسوله، فأفروا بنخلقهم واعزفوا بدنيهم، هم كعب بن مالك، ومرارة بن الربيع، وهلال ابن أمية. ورأى الرسول صلى الله عليه وسلم ألا يفلتهم من العقاب حتى يتبوب بين أمية . ورأى الرسول حتى الله عليه وسلم ألا يفلتهم من العقاب حتى يتبوب بينهم وبين مسلم تجارة معاذ ولا تصل

﴿ لقد تاب الله على النبي والمهاجرين والأنصار الذين اتبعوه في ساعة العسرة من بعد ما كاد يزيغ قلوب قريق منهم ثم تاب عليهم إنه يهم رؤوف رحيم . وعلى الثلاثة الذين خلفوا حتى إذا ضاقت عليهم الأرض بما رحبت وضاقت عليهم أنفسهم وظنوا أن لا ملجأ من الله إلا إليه ثم تاب عليهم ليتويوا إن الله هو التواب السرحيم ﴾ (سورة التوبة الاينان ١١٧ \_ ١١٨).

وكانت تيوك آخر غزوات الرسول صلى الله عليه وسد ، أما وقد أنمها وسار على رأس الجيش إلى مشارف الشام ، غرج المسلمين إلى الدنيا البواسعة ، تقد شرك للذين ياتون من يعده من الصحاية والتابعين ومن يضومون على أمر المسلمين ، أن يتخطوا بها أرض العرب إلى غبرها ، ليعم دين الله الأرض ومن عليها ، وكانت نبوك برهانا عملياً على دعوى عموم البرسالة ، وأن المدعوة إلى الإسلام ، وأنها باقية حتى يم الله نبوره على العمالمين ، وأنها باقية حتى كمال الإسلام .

### ما بعد تبوك

وغرست تبوك في العرب تفنهم بأنقسهم ، وقد كاتوا من قبل يرون أتفسهم دون الفرس ودون الروم ، إلا أن المسلمين يهذا الجيش اللجب وقند أعندوا لـــه أحســــن الإعداد وفطعوا مفازة تهلك دون قطعها الأنفس، ثم فقلوا راجعين دون حرب بعمد أن السحب الروم إلى داخل بلادهم ، إما هبية من اللقاء ، كما يرى البعض ، وإسا استدراجاً للمسلمين لمتابعتهم في معافلهم حبث يحاربون رهمم بسنندون إلى خطوط مواصلات جيدة ومؤن وقيرة نعوز جيش المسلمين، بعد أن سأت بــه المقــازة عـــن قراعده في المدينة ، وامتدت به مواصلاته هذا الامنداد اليعيد لا يأمن معه اتسـحاياً سلمًا حين يقطع العدو عليه خط رجعته ، وكانت حكمة الرسول أن أمر بالعودة ، إلا ان هذه الحكمة قد تقبب على الكثيرين كها غايث عتهم حكمة الغزو ، والقصد اليعيد الذي يرمي إليه الرسول صلى الله عليه وسلم من ورائه ، أما وقد غايت هذه الحكمة عنهم، وإنها ليست لتأمين حدود العرب الشهالية فحسب، وإنحا همي لاتسماح المسلمين بالدعوة إلى ما وواء الجزيرة العربية ، ققد كان على الرسول صلى الله عليه وسلم أن يعيد الكرة لغزو تلك اليلاد الني لا متفذ للمسلمين سواها للانسياح بمدعوة الإسلام إلى العالم الواسع ، قامر بالإعداد مرة أخرى لغزو الشام ، ولبتجاوز الجبش هذه المرة مؤنة ونبوك إلى البلقاء والداروم من أرض فلسطين، وأمر على الجيش أسامة بن زيد ، وكان بومنذ حدثاً لا يكاد يعدو العشريين مين عصره ، وجِعل فيه المهاجرين الأولين ومنهم أبو بكر وعمر ، وحدد لـ، غمايته لا يتجماوزها . وأن يتمها دراكاً حنى لا تسيل إلى أعداله أنساؤه ، قبإذا أنم له الله النصر لم يسطل يفاءه بيتهم وعاد غانمًا مظفراً.

وبيتها الجبش على أهية المسير، لحن الرسول الكريم عليه الصلاة والسلام بالرفيق الأعلى، وكمان عليه الصلاة والسلام، وفند اشتد عليه المرض. فند أمر يأن ينف لد بعث أسامة، وروي عن أسامة أنه قال ؛ قالما نشل رسول الله صلى الله عليه وسلا هبطت وهبط معي إلى المدينة، قدخلت على رسول الله وقيد أصمت فبلا بتكلا، فجعل يرفع بده إلى السياء تم يضعها على، قاعرف أنه يدعو لي ا .

ولما ولي أيو يكو أمر المسلمين أمر بانفاذ بعست أسامة على السرغم ميا دأه المسلمون من وقفه بعد أن انتقض بعض العرب على المسلمين ، وقال أبو بكر : والذي نفس أيب بكر بيه لو ظننت أن السياع تخطفني لانقبلت بعث أسامة كها أمر يه وسول الله صلى الله عليه وسلا ، وليو له يبيق في الفرى غيري لانقبلته ، وهما طلب الانصار ه أن يولى أمرنا رجلًا أقدم سنأ من أسامة ، وهمال عمر بن الخطاب وسالة الانصار إلى أبني يكر ، فوثب عليه أيبو يكر وأتحد يلحيت وقال مقضباً : و تكلتك أمك وعدمتك ياين الخطاب ، استعمله وسول الله صلى الله عليه وسلم وتأمرني أن أنزعه ، ووجع عمر إلى الناس ، فسألوه عما صتع ، وقال : «أمضوا تكلتكم أمهاتكم من أقيت بسيبكم من خليقة وسول الله ، واعدن أبو يكر على الناس : وليه يعد أسامة ، ألا يبقن بالمدينة أحد من جند

أسامة إلا خرج إلى عسكره بالحرف، ، وقد وقف خطيباً بعد أن رد المعترضين متهم وقال : «يا أيها النباس ، إنما أنا مثلكم ، وإني لا أدري لعلكم ستكلفوني ما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يطبق ، إن الله اصطفى محمداً على العالمبن وعصمه من الآقات ، وإتما أنا متبع ولست يميتدع ، فإن استقمت فنابعوني ، وإن زغت فقوموتي ، .

ولما آن له أن بردع الجيش وقف في رجاله عطياً وقال: «أيها الناس قفوا أوصكم بعشر فاحفظوها عني : لا تخونوا ، ولا تغلوا ، ولا تغدروا ، ولا تمثروا ، ولا تقتلوا طفلاً صغيراً ولا شبيخاً كبيراً ولا امسراة ، ولا تعقروا نحلاً ولا تعقروا نحلاً ولا تحقروا نحلاً ولا تحقروا نحلاً ولا تحقروا نحلاً ولا تحقروا نحلاً ولا تحقوا ألا بعيراً إلا لماكلة ، وسوف تمرون باقوام قد فرغوا انفسهم في الصوامع ، فدعوهم وما فرغوا انفسهم له ، وسوف تقدمون على قوم ياتونكم بآنية فيها ألوان الطعام ، فإذا أكلتم منها شيئاً بعد شيء فاذكروا اسم الله عليه ، وتلقون أقواماً قد فحصوا أوساط رؤوسهم وتركوا حولها مثل العصائب فاخفقوهم بالسيف خفقاً ، اندفعوا باسم الله ، أقناكم الله بالطعن والطاعون ».

وقال لأسامة والجبش على أهبة المسبر: « اصنع ما أموك بعه نيمي الله صلى الله عليه وسلم، ايداً ببلاد قضاعة، ثم الت آبل، ولا تقصرن في شيء من أمر رسول الله، ولا تعجلن لما خلفت عن عهده ».

وفها روي عنه علبه الصلاة والسلام حين انتصر العرب على الفرس في يسوم «ذي قار» أنه قال: وهذا أول يوم انتصفت فيه العرب من العجسم ونصرت عليهم بي و ذلك أنه بعث عام ذي قار. وقيه ما يمكن أن يوحي بأن رسالته بادرة انتصار العرب على جيرانهم الأقوياء من الفرس والروم.

وقد صدف ما غاب عن القوم من حكمنه عليه الصلاة والسلام بغزو مؤتة وتبوك وبعث أسامة إلى البلقاء والداروم في فلسطين، فلم يمض عامان على بعث أسامة حنى كانت جيوش المسلمين تجناح فارس وبلاد الروم.

ولم يكن تقكير المسلمين في غزو الروم وفارس وليد الاحداث الطارئة أو لشغل العرب عن ثاراتهم وعصبينهم واضعائهم كما برى بعض المؤرخين ، قإن تكن حروب الردة قد فلت من وحدتهم وفائت اطهاعهم ، فإنها لم تسكن مها أجمست قبسائل المرتدين عليها ، فقد كان قيها من رأى في ردتهم نقضاً لعهد عقدوه مع رصول الله صلى الله عليه وسلم ، ولم نكن في ذاتها ردة إلى الوثنية بعد أن قضى الإسلام عليها ، وأنما كانت خروجاً على طاعة المدينة وإنكاراً لسلطانها ، وكان من ابتائها من نفاخر بهم الحجازيين كعمرو بن معدي كرب صاحب الصمصامة وفارس زبيد المعل ، وكان منها من يحوص على سلطانه البدوي وعصبينه الفبلية ، فكانت ردة استعلاء وطمع أكثر منها انكاراً لدين الحق . أما وقد هان أمرهم ، فلم يعد فيهم إلا استعلاء وطمع ليكون خيراً لدين الحق ، وقد أبلوا جميعاً في قتوح العراق والشام خير المدهم .

البدء . وإنحا كان غزو الروم وقارس بعض ما وجه إليه الرسول عليه الصلاة والسلام وألحا كان غزو الروم وقارس بعض ما وجه إليه الرسول عليه الصلاة والسلام أنظار المسلمين وما عمل له في حياته بغزو مؤتة ونبوك وبعث أسامة كها قلنما، وهمو ما أشار إليه أبو بكر، حين دعا إليه عمر وعيان وعلياً وطلحة والزبير وعبد الرحمن بن عوف وسعد ين أبي وفاص وأبا عبيدة بن الجراح ومعاذ بن جبل وأبي بمن كعب وزيد بن ثابت وجلة المهاجريين والأنصار والبدريين وغبرهم، قتحدث بالبهم وذكر هم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان قد صرف همته إلى الشام المتهنف الله المديه و والعرب بنو أم وأب وقد أردت أن استغفرهم إلى الروم بالشام ع، ثم طلب إليهم رايهم، فقال عمر: و والله ما استبغنا إلى شيء من الخير فط إلا سبقتنا إليه ، قد والله أردت لقاءك بهذا الرأي الذي ذكرت ، ثما فضى الله أن يكون ذلك حتى ذكرته الآن ، فقد أصاب الله يك سبل الوشاد ، سرب إليهم الحبل في إثر الخيل ، وابعث الرجال نتبعها الرجال يك سبل الوشاد ، سرب إليهم الحبل في إثر الخيل ، وابعث الرجال نتبعها الرجال واختود تتبعها الجنود ، فإن الله عز وجل تاصر دبنه ومقر الإسلام وأهله ومتجز ما وعد رسوله » .

فلم تكن مؤنة أر تبوك أو بعث أسامة ليجتاح أرضاً من فلسطين لنامين حدود العرب الشيالية ، فقد ظلت الجزيرة العربية بمأمن من غزو الروم والفرس ، وما كان بهم حاجة إلى المتاهة في فبافيها وإخضاع أهلها العارقين يدروبها ومفاوزها وقد طيعتهم البادبة على أسلوب في الحرب لبس لعدوهم معرفة به أو طاقة عليه ، وقد هلك من فبل جيش أبرهة ، فإن رده العرب إلى أمر الله ، فقد رده الآخرون إلى فجاءات الصحراء وأسرارها التي تغيب عنهم ، وإنما كانت تلك الغزوات والبعوث فجاءات الصحراء وأسرارها التي تغيب عنهم ، وإنما كانت تلك الغزوات والبعوث إلى الشام ، لأن الشام هي منفذ المسلمين بالدعوة إلى الدنيا الواسعة ما دام الإسلام قد بعث للناس كافة ، وما دامت الدعوة إليه واجب المسلمين حتى يعم دين الله الأرض ومن عليها .

وقد سافت الأحداث المسلمين إلى أبعد ميا كانوا يأملون ، فقبل أن يخوض المسلمون مسالح الشام كان المثنى بن حارقة الشيباني قد خاض من نفسه مسالح العراق وأوفع الهزيمة بعيال فارس ، ولم تمض بضع سنين حتى كانت أعلام المسلمين ترقرف على الشام ومصر وفارس في مرجة باهرة من الفنوح الإسلامية ، المسلمين بدخة شماء لنسود عالم العصور الوسطى ، فقد عرف خلفاء رسول الله الإسلامية باذخة شماء لنسود عالم العصور الوسطى ، فقد عرف خلفاء رسول الله على الله عليه وسلم وصحابته من بعده ، طريقهم إلى نفر الإسلام ، وعرفوا كيف يلعون إليه حيث يقودهم الطربق إلى أرجاء الذنيا الواسعة ، وحيث تكون الدعوة إلى الإسلام نبراساً لما جاءت به رسالة السماء من الحكمة والموظقة الحسنة ، فلا دعوة بغير إعلام ولا إعلام بغير عمل وجهد وخطة ومنهج ، فلا دعوة بغير إعلام ينفذ إلى عقول الناس وقلوبهم بغير وسيلة ، وما من معلم وسيلة إعلامية تثمر من غير حقيقة تستند إليها وتقوم بها ، وما من معلم وسلك بدعوته بين الناس ويسنهوبهم ما لم يكن هو نفسه فدوة لما يدعو إليه ونبراساً لما يحموله تعالى :

، وما كنا معددين حتى نبعث رسولا ﴾ (سررة الإسراء ، الآية ١٥).

ولا يتم البلاغ من غير علم.

، يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك وإن لم تفعل فا بلغت رسالته ( (سوره المائدة ، الآية ٦٧ ) .

فالإعلام شرط البلاغ ، ولكن الإعلام لا يتم بغير الحرية ، وما كاتت القتوح الإسلامية إلا لتأمين حرية الدعوة ، والناس بعد ذلك أحدوا فيا يختارون ، وكان الإسلام دعوة بالحق قبل أن يكون دعوة بالسيف ، وقد غمرت دعوته آفافاً لم تطرفها أسياف المسلمين ، وما زالت الدعوة إليه قائمة فرض عين وفوض كفاية على المسلمين أحاد وجماعات .

### المصادر

- ١ ــ حباة محمد: الدكتور محمد حسين هيكل.
- ٢ ــ الصديق أبر يكر : الدكتور محمد حسين هيكل.
- ٣ ــ الإسلام والسياسة: الدكنور حــــن فوزي التجار.
  - الدعوة إلى الإسلام: الشيخ محمد أبو زهرة.
- ٥ ـ اتنشار الإسلام في القارة الإقريقية : الدكتور حسن إبراهيم حسن .
  - ٦ ــ دائرة المعارف الإسلامية .
  - ٧ ــ مروج الذهب للمسعودي.
    - ٨ ــ الكامل لابن الأثبر.
  - ٩ ــ قنوح الشام للواقدي.
  - ١٠ ـــ دائرة معارف الفرن العشرين، للسيد فريد وجدي.
- Arnold, Sir Thomes: The Preaching of Islam.
- Ameer, Sayed: The Spirit of Islam.
- C. de Percevel. Histoire des Arabes.
- Sedīllat, Hīstoire des Arabes.



«كيف نسى تاريخاً صنعناه بالدماء والشهداء، وبالتضحيات والبطولات،

وصنعه الله لهنذا الشرق الإسلامي ...

الذي حمل الراية ، ورفع اللواء ، وبلغ السرسالة ، ونشر الثقافة والحضارة في العالم ، على امتداد هدده القرون الأربعة عشر » .

# الماد و الماد الما

- 1 -

غن الآن على مشارف القرن الخامس عشر الهجري . وفي مطلع عام 1801 للهجرة النبوية . نودع عاماً ونستقبل عاماً .

ونتذكر تاريخاً حافلاً مر به الإسلام والمسلمون خلال ألف وأربعهائة عام: ونتطلع إلى تاريخ جديد نكتبه نحن المسلمين المعاصرين، وغطط به لعصر جديد، ومستقبل عتيد.

وما اكثر الذكريات، ما أحلاها وما أمرّها معاً؛ مَا أجلَ ما صنع الشرق الإسلامي على امتداد الآيام والقرون، من أجل الإنسان والحياة والمعرنة والحضارة؛ وما أفدح ما لاقاه من أهوال ويحن وخطوب على طول الحقب والأجيال.. تاريخ طويل، وسنجل حافل، وأيام لا تنسى من خُلا الدهر، ومن تمقل العصور.

وكيف نسى تاريخاً صنعناه بالدماء والشهداء : وبالتضحيات والبطولات . . وصنعه الله لهذا الشرق الإسلامي الذي حمل الراية ، ورفع اللواء ، ويلغ الرسالة ، ونشر الثقافة والحضارة في العالم ، على امتداد هذه القرون الأربعة عشد .

إن ذاكرة الإنسانية لم تنس ولن تنسى حقوق الإنسان التي كفلها ورعاها الإسلام، والتي أقرها المسلمون في أوطانهم ودولهم طيلة أمد طويل، كان مخضباً بالدماء، وبالحروب، وبالاضطهاد، وبالاستعباد، وبالمثال محاكم التفتيش، وبما هو أسوأ من محاكم التفتيش.

وإن راية الحرية والإخاء والمساواة التي رفعها محمد صلى الله عليه وسلم واصحابه لم تُنكس أبداً في ظلل حضارات الإسلام العظيمة ، التي أضاءت الشرق والغرب ، والتي بنت للإنسان وللإنسانية صروح الرفاهية والرخاء والسلام والطمانينة والعدالة على مرور الأيسام والأحقاب .



\* صلاح الدين الأبوب \*



\* ابن طفيل \*

لنسأل مكة والمدينة ، ولنسأل دمشق والفسطاط والقاهرة ، ولنسأل القيروان وفاس وقرطبة وإشبيلية ؛ ولنعد بالسؤال مرة أخرى إلى بغداد وجرجان وأصفهان وشيراز ، وإلى سمرقند وبخارى ، وإلى غتلف العواصم الإسلامية في كبل مكان من الوطن الإسلامي الكبير : عما قدمت للبشرية من علماء وكشوف علمية ومؤلفات ونظريات وأفكار ، وعما كان فيها من جامعان ومعاهد ومدارس ودور كتب ومراكز آداب وفنون ؛ وعمن نبغ فيها من شعراء وأدباء وكتباب ومفكرين وفلاسفة وفقهاء ومؤرخين ونقاد ومشرعين وقواد وغير ذلك . .

ولنراجع ذاكرة التاريخ لتحصي لنا ما كان في المدن الإسلامية من متاحف وكنوز وآثار ومخطوطات ؛ مما لم ير التاريخ له مثيلًا في شعب من الشعوب، ولا في مجموعة من مجموعات الأمم المتحضرة ..

وعندما نستعرض تاريخنا لأبد أن ننساءل : هل جاد الزمان بمثل أبي بكر وعمر وأبي عبيدة وعلي وعمرو بن العاص ؟ . . وهل جاد بمثل الرشيد والمامون وصلاح الدين والمعز لدين الله

العربية ₃(١) .

ولا نسى أن الورق قد بدئ بإنتاجه في سمرقند ، حيث أخذه المسلمون عن الصين ، ومن سمرقند انتشر في بقية الأقالم الإسلامية(١).

وآثار حضارة السدولة السامانية (٢٦٢ ـ ٣٨٩ م: ٨٧٤ ـ ٩٩٩ م) في بخارى وسمرقند؛ وكذلك آثار الدولة الغزنوية (٣٨٨ ـ ٣٨٨ منا ترال ماثلة في متاحف العالم، ومنها متحف اللوفر بباريس.

وحدُّث عن النهضة الفكرية والأدبية في ظلال دولة الحمدانيين في حلب والشام (٢٩٣ \_ ٢٨٠ هـ: ٩٠٥ \_ ٩٩٠ م) على السرغم مسن المعارك الطاحنة التي دارت بينها وبين الإمبراطورية البيزنطية في ثغور الجزيرة وهذه الثغور كلها من الشام، وكيف نسى المتنبى والفارابي وأبا فراس وابن خالويه والسلامي والوأواء الدمشق والنامي والرفاء وابن نباته السعدي والصنوبري والخالديين وسواهم ا وكان سيف الدولة يحيط نفسه بالشعراء، ويقرب إليه الفلاسفة والعلياء، وكان قصره في حلب يجفل بندوات الأدب والشعر، وفي عهده كانت حلب تضارع بغداد منزلة ومجدأ ؛ وفعد كان سيف العلولة رائسد العروبة في عصره، وحامى حمى الإسلام، وقاهر الروم البيزنطيين، وقــد وفد إليه العلماء من أشال أبي الفرج الأصفهاني ( \_ ٣٥٦ هـ) صاحب كتاب « الأغاني ، المشهور ، وقد أهدى إلى سيف الدولة نسخة منه ، فأعطاه ألف دينار واعتذر إليه (٦) ، ويقول الثعالى في كتابه « يتيمة الدهر » ، إن عاصمة سيف الدولة \_ حلب \_ كانت مقصد الوفود، ومطلع الجود، وقبلة الأمال، ومحط الرحال، وموسم الأدباء، وحلبة الشعراء، ولم يجتمع بباب أحد الملوك بعد الخلفاء ما اجتمع ببابه من شيوخ الشعر، ونجوم الدهر(١).

وماذا عن الفاطميين في مصر وحضارتهم الزاهية فيها؟ ( ٣٥٨ \_ ٥٦٧ هـ: ٩٦٨ \_ ١١٧١ م)، وهم بناة الأزهر والآثار والمساجد الفاطمية الكبيرة الباقية على مدى الأيام.

وحدَّث عن الجامعات الإسلامية القديمة التليدة ولا حسرج:

الفسطاط \_ الأزهر \_ القرويين \_ الزيتونة \_ النظامية \_
وسواها . . ولا يزال شيخها جميعاً وهو الأزهر باقياً ، وكذلك القرويون ،
والزيتونة ؛ وكذلك المستنصرية في بغداد .

وهل نتسى جامعة الفسطاط، الجامعة الأم، التي قسامت في مصر الإسلامية ، بعد الفتح الإسلامي مباشرة ، على يدي عمرو بن العاص أمير الفتح وأمير مصر آنذاك (توفي عام ٤٣ هـ ٣٦٣ م).

\_ Y \_

وقد صاحب مسيرة التاريخ الإسلامي نشوء المذاهب الفقهية على يدي الأعمة الأربعة: أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد بن حنبل؛ وجم الأحاديث النبوية في الكتب

### بقلم: د. محمد عبد المنعم خون اجي







🖈 هارون الرشيد 🖈

وسليان القانوني؟.. أو بمثل خالد بن السوليد وسعد بن أبي وقاص وبيبرس والملك المظفر قطز؟.. ومل جاد بمشل مالك والشافعي وأبي حنيفة وأحمد بن حنبل؟.. أو بمشل: الكندي والفارابي وابن سينا وابن رشد وابن طفيل والغزالي وسواهم.

وحدَّث عن آلاف الأعلام الـذين اشــــرَكوا في بنــــاء صروح التقــــدم والمعرفة والمدنية في العالم على مدى عصور طويلة .

بقرل فلبي: «إنه عند مفترق عصرين: عصر تعطلت فيه العلوم والفنون، فغشى الدنيا كلها ظلام وجهل؛ وعصر تألق فيه نجم المعرفة بعد كسوف طويل، سوف ندرك مدى النهضة الفكرية الشاملة، التي عاشها المسلمون، وكانت بشيراً بحضارة إنسانية رفيعة، تمثلت في تنقيب العلماء عن كنوز الماضي الدفينة، حتى أصبحت علوم الإغريق بعد احتباسها في متناول العالم، بعد أن نقل علماء المسلمين كتب الفلاسفة وعلماء الفلك والبطب والنبات من الإغريقية إلى

الصحاح المشهورة، وفي كتب المسائد الموثقة، وظهور أعلام المحدثين ؟ وفي مقدمتهم: الإمام البخاري (١٩٤ ـ ٢٥٦ ه: ٧٧٠ ـ ٢٩٦٦)، ومسلم (١٩٦ ـ ٢٦١ ه: ٢١١ هـ ٩٧٤ م)، وسواهما.

وكان الإمام أحمد بن حنيل (١٦٤ - ٢٤١ م: ٧٨١ م ٢٤١ م ٢٨١ من المحمد بن المحمد بن المحمد بن المحمد المح

وعلى يدي الإهام أحمد وعلى فقهه واجتهاده تخرجت أجيال من العلماء خدموا الإسلام والمسلمين في كل عصر وكل جيل، وفي مقدمتهم : أحمد تقي السدين بن تيميسة (١٦٦ – ٧٧٨ هـ: ١٢٦٣ – ١٣٦٨ م)، ومحمد بن قيم الجوزية (١٩٦ – ١٧٥ هـ: ١٢٩٢ – ١٣٥١ م) تلميذ الإمام ابن تيمية ، بل هو من ألمع تلاميذه ، والوارث لتراثه العلمي البليغ ؛ وعلى سننهم فيا بعد سار الإمام الشيخ عمسد بن عبد السوهاب (١١١٥ – ١٢١٠ هـ: عمسد بن عبد السوهاب (١١١٥ – ١٢٠١ هـ: العصور الأخيرة . ودعوته كانت « الصرخة المدوية ، والصيحة القوية ، التي نبهت الأمة من رقدتها ، ووجهت الأفكار إلى البحث ومناقشة الأراء وقرع الحجة بالحجة «٥٠).

## \_ " \_

وقد كانت محنة الحروب الصليبية التي امتدت طويلاً ، وأنهكت العالم الإسلامي ، من أسباب وقوف نمو الحضارة الإسلامية ، وجود حركة العلوم والإداب والفنون طيلة القرن السادس ، بل كانت سبباً من أسباب انتهاء دول إسلامية كبيرة ، وظهور دول أخرى حلّت محلها في حكم الرقعة الطويلة الممتدة في العالم الإسلامي .

وكان انتصار صلاح الدين الأيوبي على الصاببين في معركة وحطين الشهورة (٢٣ من ربيع الآخر ٥٨٣ هـ ٣ يوليو (تموز) وحطين المشهورة (٢٣ من ربيع الآخر ٥٨٣ هـ ٣ يوليو (تموز) واستيلاء صلاح الدين على بيت المقدس إثر ذلك (في ٢٧ من رجب عام ٥٨٣ هـ ٣ من أكتوبر (تشريس الأول) ١١٨٧م) ومن أحداث التاريخ الإسلامي الكبرى التي هزت الشعوب الإسلامية هزأ عتيفاً من أقصى أطراف العالم الإسلامي إلى أقصاه ؛ وكان ظهور صلاح الدين من أهم معالم التاريخ في القرن السادس الهجري ، بل في جميع القرون ؛ ومع تفرغه للدفاع عن الشرق الإسلامي ، ولمقاومة الغزو الصليبي ودحره ، كان محبأ للعلم والعلماء ، أنشأ المدارس والجامعات ، وشجع العلماء والطلاب ، ويقول السيوطي عنه : إنه رحل إلى الإسكندرية بولديه الأقضل والعسريز لسباع الحديث من الإمام السلق ٢٠ ، ولم يعهد ذلك من ملك إلا هارون الرشيد ، فإنه رحل

بولديه الأمين والمأمون إلى الإمام مالك لسباع كتابه «الموطا» منه(٧).

وحاقت بالمسلمين محنة أخرى هي الغرو المغولي للعالم الإسلامي، وتدميرهم لبغداد، وقضاؤهم على الخالافة العباسية عام ١٩٥٦ه م ما ١٢٥٨ م، بقيادة هولاكو المغولي شقيق إمبراطور الدولة المغولية مانجوخان في شرق آسيا(^)، ولقد اجتاح المغول العالم الإسلامي وطوقوه تطويقاً كاملاً، ودمروا مراكز الثقافة والحضارة في ربوعه، ولم يقفوا عند بغداد، بل زحفوا غربها إلى الشام وفلسطين، قاصدين مصر لغزوها. وفي عين جالوت، من أرض فلسطين دارت المعركة الرهبية بين السلطان المملك المظفر قطز وبين جيش المغوليين وذلك في ٢٥ من رمضان عام ١٩٦٨م، وانتهت المعركة بالنصر العظم للمملك قطز وجيشه الباسل الذي كان يقوده القائد المشهور بيبرس.

وبعد هذا النصر العظيم انتقلت الخلافة العباسية إلى مصر، وحملت راية الدفاع عن العالم الإسلامي طيلة عصر الماليك.

وقد كان هذا النصر سبباً من أسباب عودة الثقة والأمان والسطمأنينة إلى العالم الإسلامي ، وإقباله من جديد ومرة أخرى على العمل من أجل بناء الحضارة وتعمير البلاد من آثار التدمير المغولي .

ومن الأحداث الكبرى في تاريخ الإسلام أن إمبراطور المغول غازان خان أعلن إسلامه في الرابع من شعبان عام ١٩٤ه هـ ١٨ من يونيو (حزيران) عام ١٢٩٥م، وبذلك آثر اعتناق الإسلام، ودخل جميع رجال دولته في الدين الجديد، وبذلك عاد المغول إلى التكفير عن ذنوبهم وخطيئاتهم التي ارتكبوها في كل مكان في أنحاء العالم الإسلامي.

وفي يوم الجمعة ١٥ من جمادى الآخرة عام ١٩٠هـ ١٥ من يـونيو (حزيران) عـام ١٢٩١م، تحـررت أرض فلسـطين مــن الاسـتعـار الصليبي الأوروبي، وعادت أرض فلسطين لأهلهـا مــن العــرب بعــد استعمار صليبي طويل للأرض المقدسة، دام نحو قرنين من الزمان.

ومرت الأيام ، وكان فتح القسطنطينية على يدي محمد الفاتح العثماني عام ٨٥٧ هـ ١٤٥٣ م ، من أهم أحداث التاريخ الإسلامي بل العالمي كله ، وكان من نتائج فتح القسطنطينية أنذاك انتشار النفوذ الإسلامي في شرقي أوروبا ، وخضوع كثير من الشعوب الأوروبية لحكم العثمانيين .

وقد مني العالم الإسلامي مرة أخرى بنكبة هـزت أعياق كيـانه وهـي سقوط غرفاطة ، وضياع الأندليس مـن أيـدي المســلمين ، وذلك عــام ٨٩٧هـ \_ ١٤٩٢م .

وكان فتح الأتراك العثانيين لمصر، ودخولهم القاهرة، يوم الاثنين الثالث من المحرم عام ٩٢٣ه م ٢٦ من يناير (كانون الشاني) عام ١٥١٧ م، ونقلهم الحلافة العباسية وكنوز مصر وأثارها وتراثها إلى القسطنطينية من أهم أحداث التاريخ الإسلامي الكبير.

ومن أهم معالم تاريخنا<sup>(۱)</sup> ظهور الدولة السعودية في الجزيرة العربية ، وظهور الدولة السنوسية في لبيا ، وظهور المهدي في

السودان، وظهور محمد علي وأسرته في مصر ـ

\_ 1 \_

ولقد دمر الاستعبار الأوروبي العالم الإسلامي تدميراً نسديداً ، حيث قضى على معسظم كنسوزه وذخائره ومتاحفه ودور كتبه ، وقضى على الحركة العلمية والأدبية وعلى الثروات فيه ، وجعل الناس يعيشون في فقر مدقع ، وحمارب الدين واللغة العربية حرباً شعواء ، ونشر دعوات التبشير في كل مكان ، كما نشر المدارس الأجنبية ومدارس الإرساليات التبشيرية في ربوعه .

واستنفد الجهاد من أجل تحرير الوطن الإسلامي من نير الاستعبار الغربي جهداً ووقتــاً طــويــلاً ، واســـتلزم تضـــحيات هــائلة لا نهــاية لحدودهــا .

وقامت دولة باكستان، ولكن أيدي الاستعمار فصلت عنها دولة سعوها دولة البنغال؛ وحارب التبشير والاستعمار الأقليات المسلمة في كل مكان، وهاجمت الشيوعية العالمية العالم الإسلامي مهاجمة حاقدة، ولا زالت تعيث في ربوعه وأراضيه فساداً حتى اليوم.

\_ • \_

ماذا تصنع \_ نحن المسلمين \_ ونحن على أبواب القرن الخامس عشر الهجرى؟

لا ريب أن العالم الإسلامي لا بد له من أن يوحد صفوفه ، ويجمع شمله ، ويرأب الصدع الذي لحق به .

ثم عليه أن يحافظ على تراثه وأصول نهضته ومقـومات روحه ، وعلى أصالته بصفة خاصة .

وأهم واجب على المسلمين أن يتحسرروا من استعباد الميادئ الهدامة لهم من إلحادية وشيوعية وعلمانية وغيرها.

ئم عليهم أن يسعوا بكل جهدهم وطاقاتهم للحاق بركب الحياة المعاصرة في العلوم والتكنولوجيا الحديثة وفي كل جانب من جوانب الحياة.

وعلى الجامعات الإسلامية أن تتعاون فيا بينها من أجل الدعوة إلى الإسلام، ومن أجل محاربة التخلف والجهل والإلحاد في صفوف المسلمين.

ولا بد للعالم الإسلامي من العناية بمخطوطات كتب التراث والعمل على نشرها وتحقيقها .

وعليه أن يحارب البدع والخرافات والأوهام والتخلف بكل ما يستطيع ، مع الاهتام الأكبر بجوهر العقيدة وتصحيحها في أذهان الناس .

والتكامل الاقتصادي والثقافي بين دول العالم الإسلامي ضرورة ملحة يقتضيها العصر والحاجة إلى القوة ، وإلى دفع الهجوم المستمر الذي تتعرض له الشعوب الإسلامية من أعدائها المتنمرين المتكالبين عليها وعلى

كنوزها وخيرات بلادها.

ولا بد للعالم الإسلامي من تطبيق الشريعة الإسلامية تطبيقاً كاملاً وسريعاً وشاملاً لا هوادة فيه ، فالحكم بما أنزل الشخرورة دينية واجتاعية وسياسية في وقت واحد ؛ وقيام الجتمعات الإسلامية على الأخلاق والفضيلة هو أمثل الطرق لتكوين الجاعات الدولية .

وأهم واجب على العالم الإسلامي الإيمان بالعدالة في كل شيء والزام كل المسلمين بها حكاماً ومحكومين ، والفصل في كل أمر كبير أو صغير وفق قوانين العدالة الحتمية الإلهية التامة .

ومن الضروري أن يكون نظام الاقتصاد في العالم الإسلامي موحداً وسائراً وفق النظام الاقتصادي الإسلامي، حتى تعتدل الموازين، وتستقيم الأمور، ويتحقق الإصلاح الشامل.

وعندئذ سيصبح للمسلمين كيان ، وسيصير لهم شوكة وقسوة ، وسيحترمهم العالم كله ، ما داموا ملتزمين بمبادئ الإسلام وإنسانيته وقيمه وفضائله وأصالته وطهره وتوحيده .

إن العالم الإسلامي هو القوة الجديدة التي يجب أن تظهر على مسرح الحياة الدولية، والتي يجب أن تتسلح بالإيمان والأخلاق والفضائل، وبالعلم والمعرفة الذين لا حد لها.

وما دام المسلمون ينصرون الله ، فالله ناصرهم ﴿ إِن تنصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم ﴾ .

### الحوامش

- (١) كتاب هارون الرشبد، تأليف جون فيلــــيى ، ص ٦٠ ، بالإنكـــايزية .
  - (٢) ص ٢١، كناب الفنون الإبرانية، د. زكي محمد حسن.
  - (٣) وفيات الأعيان لابن خلكان، ص ٤٧٥، من الجزء الأول.
- (٤) واجع ترجمة الثعالبي لسيف الدولة في الجزء الأول من (يتيمة الـدهر)
   لأبي منصور الثعالبي.
- (°) ۲۰۲ قادة الفكر الإسلامي ، عبد الله بـن سـعد السرويشد ، نشر مكتبة عيسى الحلبـي ، القاهرة .
- (٦) من أشهر أعلام العلماء في العصر الفاطمي والأبوبي، نوفي عـام ٧٦٥هـ،
   في الإسكندرية عن أكثر من مائة عام (راجع ٢/٧٣ قصة الأدب في مصر).
- (٧) راجع كناب السيوطي ٥ حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة ٤ ، وكتبابه الإخر ٥ تاريخ الخلفاء ٤ .
- ( ^ ) كانت عاصمتهم هي قره قوروم في شمال الصين . ويلاحظ أن فتح بغداد كلف الخلافة العباسية قتل مليون وتحاثمائة ألف نفس في تقدير الذهبي في كتابه ع دول الإسلام ، أو تماثمائة ألف نفس فقط في تقدير ابن الفوطي المؤرخ العراقي . ويروي اين العهاد الحنبلي أن القتل والسبي استموا في بغداد اربعين بوماً (شدرات الذهب في أخبار من ذهب لابن العهاد) .
- (٩) من أهم الدول الإسلامية التي قامت في الشيال الإفريق: دولة المرابطين ــ دولة المرابطين ــ دولة الصنهاجيين ــ دولة المرينيين ــ الاغــالبة ــ الادارســة ــ الســعديين ــ الموحدين ــ الحفصيين ــ العلويين أو الفــلاليين ــ الــدولة الــطولونية والاخشــيدية والأعلمية والأيوبية والمماليك في مصر ــ ثم جاء الحكم العثاني لمصر ، وفي نهابته ظهر عمد على .

# "إِن الفلسفة العربية لمرتنجب عقلة مبتكرًا كعمت ل الغيرين الي " إِن الفلسفة العربية لمرتنجب عقلة مبتكرًا كعمت ل الغيرين التي الناسبة ونيان المناسبة والمناسبة والمناسبة



### يمت لم : حيدلال العشري

في مهرجان أبي حامد ، والعالم الأدبي يحتفل بذكراه ، يحلو لنا أن نبعث بتحية التقدير والإعجاب إلى ذلك الفيلسوف الصوفي الكبير الذي ارتفع بآرائه وتعاليمه إلى آقاق لم تشارفها جمهرة الفلاسفة والمتصوفة إن في الشرق أو في الغديم أو في الحديث حتى غدا مفكر العربية ، بل مفكر الإنسانية الحدير بـأن يحتفـل اليــوم بذكراه .

ولو أننا حاولنا أن نرسم صورة لأبي حامد الغرّالي ، لاستطعنا أن نراه في العقل الروحاني الملهم الذي لم تخدعه ألوف الظواهر عما يكن وراءها من لباب ، ولا شغله وهم الزمان عن الارتفاع إلى العالم الأبدي ، ولا منعه وهج المادة البراق من الحنين الدائم إلى إدراك المطلق ومعرقة الله .

ولكي نقدر هذه الصورة حق قدرها لابد لنا أن نضعها في الإطار الخاص بها، ذلك الإطار الذي صنعته حياة الحرجل وآراؤه. فالغزائي من أولئك الفلاسقة الذين تتصل حياتهم بفلسفتهم أشد الاتصال، فلا يمكن أن نفهم فلسفتهم بمعزل عن حياتهم لأنهم مستخلصة من هذه الحياة نفس الفلسفة، أو لأن نفس الفلسفة مستخلصة من هذه الحياة، وحينا يتصدى الباحث لأمثال هؤلاء يجب عليه أن يعنى بظواهر حياتهم الرئيسية عساه أن يتبين المنحنى الذي سار عليه تطورهم الروحي. وأوضح مئال لهذا النسوع مسن الفلاسفة سار عليه تطورهم الروحي. وأوضح مئال لهذا النسوع مسن الفلاسفة

سقراط في العصر القديم ، وأغسطين في العهد الوسيط ، وكيركجارد في العهد الحديث . فضلاً عن الغزالي الذي عاش طوال حياته عقلاً صاحياً يهم في عالم الفكر ، وروحاً معذباً يحلق في سماء الدين ، فلم يستمتع بما في حياة سائر الناس من تجانس وتكرار وابتذال ، بل تحرر من أسرار الطبيعة ، وتخلص من قسر المجتمع ، واتخذ من تجاريه النفسية العميقة وأزماته الوجدانية الحادة مادة لتأملاته الفلسفية .

وهو يقص علينا ترجمة حياته السروحية في كتسابه المنقد من الصلال تلك الرسالة الصغيرة والجليلة معاً ، المليئة بالعبارات اللطيفة المتناقلة ، والتي تمثل اعترافات الغزالي الفلسفية من ناحية ، وتقابلها من ناحية أخرى في العالم الغربي رسالة القيلسوف الفرنسي ديكارت «المقال في المنهج و وفرق كبير بين الاعترافات الفلسفية كها نجدها في «المقال أو وبن الاعترافات الأدبية كها نجدها في والمنقذ أو في «المقال وبين الاعترافات الأدبية كها نجدها عند ووسو الوستوي »، فالنوع الثاني من الاعترافات يكاد يكون خاصاً بحيث



\* القارابي \*

يهم صاحبه أكثر مما يهم فرداً آخر سواه ، وإن اهتم به الآخرون فلما فيه من متعة وجمال عيادهما روعة العرض وصدق الانفعال . وذلك بعكس النوع الآخر من الاعترافات الذي يعنى بأمور تهم صاحبها بقدر ما تهم الناس لأنهم يقرؤون فيها مشكلاتهم . تلك المشكلات التي تتعلق بالوجود والله والإنسان ، والتي استطاع الفيلسوف أن يرتفع بها من الجزئي الخاص إلى الكلي العام ، وأن يعرضها عرضاً يلقي بها الضوء على الضمير الإنساني كله .

ونعود إلى الغزالي فنجده يقول في مطلع كتابه هذا: «كان التعطش إلى درك حقائق الأمور دأبي وديدني من أول أمري وربعان عمري، غريزة وفطرة من الله وضعتا في جبلتي لا باختياري وحيلتي حتى انحلت عيني رابطة التقليد، وانكسرت على العقائد الموروثة على قرب عهد سن الصبا».

ثم حدثنا الغزائي عيا عاناه في استخلاص الحق من بين اضطراب الفرق . علم استفاده أولا من علم الكلام ، وما اجتواه ثانياً من طرق العلم ، وما ارتضاه آخراً من أهل التعليم ، وما ازدراه ثالثاً من طرق التفلسف ، وما ارتضاه آخراً من طريقة التصوف . كيا حدثنا عن الستة أشهر التي قضاها مريضاً يعاني آلام الشك ، حزيناً يقاسي مرارة الضياع ، حتى هتف به هاتف باطني أعاد إليه يقين الحقيقة العقلية ، وكشف له بهاء الحرية الروحية ، ومكنه من معرفة الله ، وكان هذا الهاتف هو النور الذي زرعه الله تعالى في قلب ودعاه «إلى التجافي عن دار الغرور والإنابة إلى دار الخلود» .

وكان عصر الغزالي عصر انحلال ديني وخلق وعصر ضياع ، فأراد ان يأخذ على عانقه عبء الإصلاح ، وبينا كان الصليبيون يتأهبون في الغرب لمهاجمة الإسلام ، كان الغزالي يتهيأ لأن يكون مناضلاً روحياً عن الدين الإسلامي ، وكما قدر للمقردوسي أن يكون شاعر الفرس العظم ، قدر لمواطنه الغزالي أن يكون عند جميع المسلمين «حجة الإسلام».

والفلسفة الغزالية مبسوطة في ثلاثة كتب مشهورة نال بها الغزالي مكانة ومكانته في تاريخ الفكر الإنساني.

• أولها كتاب: «تهافت الفلاسفة»، أي نقد المعرفة الإنسانية
 ويمثل القطب السالب في فلسفته.

والثان كتاب: وإحياء علوم الدين ، وفيه نظريته في المعرفة.

● والأخبر: «كيمياء السعادة»، وفيه نظريته في الأخلاق.

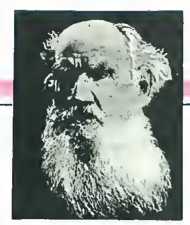
والركيزة المحورية التي تدور عليها آراء الغزائي هي نقده لمبدأ السببية ، ذلك النقد العبقري الذي ارتكز عليه في مهاجمة الفلاسفة الإسلاميين ، واثبات تهافتهم في ثلاث مسائل هي قولهم بأن العالم قديم ، وأن الله يعلم الكليات ولا يعنى بالجزئيات ، ثم انكارهم بعث الأجساد . وهو بناقش نظريات الفلسفة بمنطق الفلاسفة أنفسهم ، فيثبت قصورهم ويعلو عليهم ويفهم ما فاتهم أن يفهموه .

وقد ناقش الغزالي مسألة السببية ، فاستبعد أن يكون التتابع المشاهد في الوجود بين الأسباب والمسببات دليلًا على الضرورة التي يستلزم فيها وجود السبب ايجاد المسبب ، فالأشياء عنده مستقل بعضها عن بعض بحيث إن إثبات أحدها أو نفيه لا يتضمن إثبات أو نفي الآخر . والأسباب عنده مقارنات تجري بها العادة دون أن يكون في اقترانها دليل على أن السابق منها ينشئ اللاحق ، وإنما السبب هو الذي يحصل عنده المسبب ولا يلزم عقلاً أن يحصل به . أو كما قال في كتابه «تهافت الفلاسفة»:

الاقتران بين ما يعتقد في العادة سبباً وما يعتقد مسسبباً ليس ضرورياً عندنا. بل كل شيئين ليس هذا ذاك ولا ذاك هذا، ولا اثبات أحدهما متضمن لإثبات الآخر ولا نفيه متضمن لنفي الآخر. فليس من ضرورة وجود أحدهما وجود الآخر ولا من ضرورة عندم أحدهما عدم الآخر، وليس للفلاسفة من دليل على قولم إلا مشاهدة حصول الاحتراق عند ملاقاة النار، والمشاهدة تدل على الحصول عنده ولا تبدل على الحصول به الله .

وبذلك أحدث الغزالي ثورة في تاريخ الفلسفة لا تقل في عنفها وخطر نتائجها عن تلك الثورة التي أحدثها كوبرنيكس في علم الفلك ، وكانط في نظرية المعرفة ، إلا أنها ثورة لم يدرك الفكر الإسلامي أهميتها حستى الآن .

وفي موقف الغزالي هذا معارضة صارخة لمذهب أرسطو، كها أخد به المفارابي واين سينا وغيرهما عمن جاء كلامهم تعبيراً عن الروح اليوناني أكثر من تعبيره عن روح الإسلام. فالجو الإسلامي المشبع بالتصور الديني، القائل بإمكان وقوع المعجزة وأن الفاعل الحقيقي لمكل شيء هو الله، لا يمكنه أن يتقبل قانون السببية الذي يؤدي قبوله إلى عدم تصديق معجزات الأنبياء، وإلى القول باستحالة الخلق من لا شيء، وإلى اعتبار الله «محركاً لا يتحرك » ومفكراً لا يفكر إلا في نفسه، ولا يعرف شيئا عن وجود الإنسان. فأرسطو مثل سبينورا يعتقد أنه بينا يتحرم على







الناس أن يجبوا الله ، يستحيل على الله أن يحب الناس .

أما الغزالي فهو مدين بالجانب الأكبر من نقده إلى ما استوحاه من القرآن الكريم ، بحيث نرى المتكلمين من قبله كأبي بكر الساقلاني صاحب « إعجاز القرآن » ، ومن بعده كعضد الدين الايجى صاحب « المواقف » ، عيلون جيعاً إلى القول بهذا الرأي . ومن الطريف أن هذا الرأى قال به الغزالي في القرن الحادي عشر للميلاد هو نفسه الرأي الذي قال به دافيد هيوم بعد ذلك بحوالي ستة قرون . وسواء اطلع هيوم على كلام الغزالي أو لم يطلع عليه ، فمما لا شك فيه أن الغزالي كان أسبق ، وأن هيوم كما قال عنه المستشرق الفرنسي رينان: « لم يقل شيئاً أكثر بما قاله الغزالي » . . فالسببية عنــد هيــوم معناها التتابع الملحوظ بين حادثتين أو مجمـوعتين مـن الحـوادث، تتــابعاً يسمح لنا أن نتوقع حدوث المجموعة التالية إذا حدثت المجموعة الأولى، دون أن يكون في المجموعة الأولى التي يقال لها ، سبب، ما يحم بالضرورة أن تصدر عنها المجموعة الثانية والتي يقال لها «مسبب». فنحن في حـــدود مدركاتنا الحسية لا نشاهد ما بين الأحداث من ضرورة وإنما نشاهد ما بينها من تنابع . وليس لنا بأي حال من الأحوال أن نتجاوز حـدود المدرك الحسى لاستطلاع ما وراءه من علاقة ضرورية تسريط مسا بسين السسابق واللاحق. وبذلك استطاع هيوم أن يضع الأساس الأول للتفكير العلمي المعاصر، والذي يجعل العلم قناصراً على النوصف دون أن يتجناوزه إلى

وجاء العلم الحديث مؤيداً لما ذهب إليه الغرابي ، فالنظرية التمويمية كما قال بها «دي بروي» ، زعزعت مبدأ الحتمية العلمية وقضت على فكرة الضرورة في قوانين الطبيعة ، ونظرية «الكم» كما قال بها «ماكس بلائك» اثبتت أن الفرات تبعث السطاقة فيا يشبه القفزات ، بحيث لا يمكن تحديد النسبة بين الطاقة وبين تتابع الاشعاع ، ونظرية اللاتعين ، كما قال بها «هيزئيرج» قضت على مفهوم اليقين العلمي ، وأثبت أن قوانين الطبيعة إحصائية أو احتالية وليس إملائية أو يقنية ، أي أن حدوث الظواهر أصبح مجرد احتال في نظر العلم .

وفي هذا كله ابتعاد عن مفهوم السببية بسالمعنى الشائع فيا قبل الغزالي ، واقتراب من المفهوم الذي قال به الغزالي لأول مرة في تاريخ الفكر والفلسفة ، على أن الغزالي لم بكن يقصد بكتابه «نهافت الفلاسفة » مجرد نقد الفلسفة أو تجريح الفلاسفة ، وإنما هو أراد أن يثبت قصور العقل الإنساني عن الوصول إلى الحقيقة المطلقة من ناحية ، كما أراد أن يكشف من ناحية أخرى عن طريق أقدر على بلوغ المعرفة وتحقيق السعادة ، وذلك هو طريق القلب الذي يصطنعه المتصوفة .

وقد استطاع الغزالي بما له من حرارة الإيمان وبراعة الأسلوب وقوة الحجة أن يجعل من التصوف علماً إلى جانب ما فيه من عمل، وأن يتسامى به إلى منهج ذوقي يوصل إلى المعرفة، وطريق روحي يساعد على نحقيق السعادة.

أما كيف وفق الغزالي في حركته هذه ، فهذا ما يقودنا إلى القطب الموجب في مذهبه ، أعني نظريته في المعرفة التي أودعها كتابه «إحباء علوم الدين». فعند الغزالي أن أفراد الإنسان لبسوا سواء في الفدرة على تحصيل المعرفة وبالتالي لبسوا سواء فيا بنبغي عليهم أن يعرفوه ، فهناك للإيمان أو لليقين مراتب ثلاث:

- أولها: إيمان العوام المستند إلى الخبر، وهؤلاء لم يخلصوا بعد من قيود الحس، ولهذا يجب عليهم أن يكتفوا بالقرآن والحديث، وألا يتجاوزوا نصوص الكتاب والسنّة إلى الفلسفة، لأن النظر العقلي في أمور الدين، كما يقول الغزالي، بشبه خوض البحر، ولا يجوز لمن لا يعرف السباحة أن يقترب من مزالق الشطوط.
- وثانيها: إيمان العلماء الذي يصلون إليه بالاستنباط، وهمؤلاء كمن بلقون بأنفسهم في البحر كي يتعلموا السباحة، ولكنهم قد يفعون في الشك والكفر، لهذا يجب عليهم ألا يتجاوزوا علم الكلام وما كتب في الد على الفلاسفة.
- أما المرتبة الثالثة: فهي إيمان العارفين وهولاء لا يقفون عند ظاهر النص ولا يكتفون بمنطق العقل ، بل يرتفعون إلى نوع آخر من العلم بزرعه الله في القلب فيشهدون الحق بنور اليقين . وهذه هي معرفة الصوفية التي تقوم على أساس من اللوق الروحي ، والكشف الإلهي ، وقصل للواحد منهم إذا هو «قطع علاقة القلوب عن السدنيا . بالتجافي عن دار الغرور ، والإنابة إلى دار الخلود ، والإقبال بكنه الهمة على الله تعالى » . ولقد بلغ الغزائي نفسه هذه المرتبة ، ولكنه لما بلغها قال:

فكان ما كان نما لست أذكره فظن ضيراً ولا تسأل عن الخبر



★ أرسطو ★



★ دېكارت 🖈

وفرق كبير بين التصوف الذي يقتصر على الرياضة والمجاهدة بقصد تقويم السلوك وتهذيب الأخلاق، والتصوف الـذي يتجه إلى البحث في مشكلات الطبيعة وما بعد الـطبيعة، ويعتمد على الحساسية النفسية، واليقظة الفكرية، والإلهام الروحي.

وشبه كبير بين ما ذهب إليه الغزائي وما يسذهب إليه الفيلسوف الفرنسي المعاصر هنري برجسون في تفرقته المشهورة بين « الأخلاق المفتوحة » ، فالأولى بيولوجية تتخذ مادتها من الإنسان الأدنى ، وتخضع للضرورة الاجتاعية ، وتقوم على القسر الاجتاعي ، بينا الأخلاق الثانية روحية تعلو على مستوى العقل ، وتتجه نحو الحياة الصاعدة ، وتتخذ مادتها من الأبطال والمصلحين . وهؤلاء عند برجسون لديهم قدرات خاصة على الإحساس بانفعالات جدبدة ، لأنهم يتصلون بالمصدر الأصلي للحياة الذي تصدر عنه شتى ضروب الإبداع ، ونحن نستجيب لنداء البطل لأنه لا يخاطب فينا العقل بقدر ما يحرك الوجدان ، ولا يدفعنا من الخلف بقدر ما يجذبنا من الأمام وكذلك الغزائي .

ولا يقف الغزالي عند مجرد وضع نظرية في المعرفة ، بل هو يقيم عليها نظرية في الأخلاق حتى يكتمل له النسق المذهبي ، فالحياة السطرية أو المعرفة لا تستقيم حتى تكللها الحياة العملية أو الأخلاق . ولقسد أودع الغزالي نظريته الأخلاقية كتابه «كيمياء السعادة» الذي ذهب فيه إلى أن كل نوع من المعرفة له نوع من السعادة . وانتهى فيه إلى أن سعادة الإنسان إنما تكون في معرفة الله أكثر وأمتع مما تكون في معرفة أي شيء آخر . فإذا كانت سعادة الحواس في مشاهدة المناظر الجميلة ، وسماع الأصوات الرخيمة ، وشم الروائح العطرة إلى آخر هذه الأمور .

وكانت سعادة العقل في دقة الاستدلال وقوة الخيال وتمييز الخيطاً من الصواب، فإن سعادة القلب في معرفة الله، ولا شك في أن السعادة التي تحصل عن معرفة الله أعظم من السعادة التي تحصل عن معرفة أي شيء آخر، إذ كلها كان موضوع المعرفة أجل وأشرف كانت

المعرفة نفسها أدق والطف وكانت اللذة الحاصلة منها أقـوى وأروع ، فعلى الإنسان إذن أن يسعى إلى معرفة الله ما دامـت تلك هـي أسمـى مـراتب السعادة .

وهكذا استطاع الغزائي أن يكون رجل عمل إلى جانب كونه رجل نظر، فأكمل الحياة النظرية بالحياة العملية، وتوج المعرفة بالأخلاق. ولذا عاد من طريق العزلة إلى دنيا العمل يعلم الناس سبيل الحق والإيمان. ونعود إلى ترجمته الروحية أو إلى \* المنقذ من الضلال » فنراه يقول في خاتمة المطاف مفرقاً بين تعليمه قبل وبعد العزلة: « وأنا أبغي أن أصلح نفسي وغيري ، ولست أدري أأصل إلى مرادي أم أخترم دون غرضي ؟ ولكني أومن إيمان يقين ومشاهدة أنه لا حول ولا قوة إلا بالغ العظيم ».

وهكذا نرى كيف أنه في عصر الغزالي كان العلم فاسداً لعدم قيامه على المنهج الصحيح، وكيف كانت الأخلاق فاسدة لعدم وضعها على الأساس السلم، وكيف كان النظر الديني فاسداً لعدم اتجاهه إلى السطريق القويم، ولهذا كله كان على الغزالي أن يضع فلسفة جديدة تبدأ من طريق غالف للطريق الذي سار فيه الفلاسفة المشاؤون، إذ كان عليه أن يبدأ لا من القلب لكي يصل إلى نفسه وإلى العالم وإلى الله،

والدعوة التي قام بها الغزائي في الإسلام شبيهة بتلك الستي قام بها كانط في المانيا في القرن الثامن عشر ، عندما كشف كتابه «نقد العقل الخالص » عن قصور العقل الإنساني عن اثبات الحرية وخلود النفس ووجود الله . فقضى بذلك على المذهب العقلي الذي كاد يمحو العقيدة من الدين ، واليقين من المعرفة ، والمبادئ من الأخلاق .

وبعد . . فتلك صورة مصغرة لأبي حامد الغزالي ، إمام التصوف والفلسفة ، إلا أنها صورة نرى فيها كيف كان الغزالي فيلسوفاً بمتاز بملكة نادرة بين الفلاسفة ، هي ملكة النقد التي مكنته من وضع الأسس الأولى للنقد الفلسفي من ناحية ، والفلسفة النقدية من ناحية أخرى . وكيف كان صوفياً يتسامى بالتصوف إلى نظرية تؤدي إلى بلوغ المعرفة ، وطريقة تساعد على تحقيق السعادة .

وحسب الغزائي أن يقول عنه رينان: «إن الفلسفة العربية لم تنجب عقلاً مبتكراً كعقل الغزائي»، وحسبه أيضاً أن يضعه أويرمان في صف سقراط، وأفلاطون، ومالبرانش، وليبنئز، وكناط.

والواقع أن المتأمل في فلسفة الغزالي الصوفية لا يسعه إلا أن يقدرها كل التقدير ، وأن يعجب بها كل الإعجاب ، ذلك لأنها فلسفة تعبر أروع تعبير عن الجانب الإلهي في الإنسان .

# المالون المالو

وعما يعزز الإسلام في القارة انتشاره انتشاراً داخلياً على يد أبناء إفريقيا أنفسهم، أي أنها عملية غو طبيعية منبثقة من الداخل، وليست تبشير ارساليات مفروضة من الخارج. ولا عجب فهو حقاً دين الفطرة، والقربي بينه وبين النفس الإفريقية قريبة. ويقدر عدد المسلمين في إفريقيا الآن بنحو ١٧٠ مليوناً مقابل نحو ١٤٠ مليوناً عام ١٩٣١م، ونحو ٨٥ مليوناً عام ١٩٥١م، بينا لا يتكلم العربية سوى ١٠٠ مليون فقط. ومن الأهمية أن تتطابق حدود انتشار اللغة العربية في إفريقيا على حدود انتشار الإسلام وثقافته، على اعتبار أنه من العسير، بل يكاد يكون من المستحيل، الفصل أو الحجز بين الثقافة الإسلامية في إفريقيا وبين اللغة العربية.

وتأكيداً لهذا يجدر بنا التذكير بمفهوم الثقافة الإسلامية (٢) وهي بجموعة العلوم والمعارف والفنون التي عرفت للامة الإسلامية على مدى تاريخها واختلاف عصورها . وللثقافة الإسلامية جوانب ثلاثة يتفرع عن كل منها علوم معارف وفنون . الجانب الأول من الثقافة الإسلامية هو الجانب الديني ، ويتفرع عنه علوم الدين والشريعة من تفسير وحديث وفقه وغير ذلك من كل ما له صلة بالعقيدة والشريعة أصالة أو تبعاً . والجانب الثاني هو الجانب اللغوي ويتفرع عنه علوم اللغة من نحو وصرف وبلاغة وأدب وغير ذلك من كل ما له علاقة باللغة العربية أصالة أو تبعاً . أما الجانب الثالث فهو الجانب المادي ويتفرع عنه كل العلوم الكونية من طب وفلك وطبيعة وكيمياء وجبر وهندسة وغير ذلك من كل

ما يتصل بالكون ومظاهره.

وهذه الجوانب الثلاثة كلها يكمل بعضها بعضاً ، ويبدو واضحاً مدى ما تحتله اللغة العربية من أهمية في تكوين ، ومن مفهوم الثقافة الإسلامية ، فهي تشكل جانباً رئيسياً (الجانب الثاني) ، فضلًا عن كونها أداة التعبير عن الجانب الأول (وهو الجانب السديني) ، وأداة الستراث للجانب الثالث وهو الجانب المادي .

وفضلًا عن هذا فإن اللغة العربية هي وحدها اللسان الذي يحل للمسلمين أن يستعملونه في صلواتهم . فإنه لا يجوز في الصلاة النطق بتكبيرة الإحرام وقراءة الفاتحة بغير اللغة العربية .

وبحثاً عن مستقبل اللغة العربية ودورها في انتشار الثقافة الإسلامية في إفريقيا من الأهمية أن نتعرف على تاريخ ومؤثرات اللغسة العسربية على خريطة اللغات الإفريقية.

### اللغة العربية في إفريقيا

لقد كان اللسان العربي وعاء الدين الإسلامي أينا حل في كل أرض إفريقية . واتخذت لغة الضاد مكانها المرسوق في إفسريقيا حوالي عام ١٥٨ ، ووجدت سبيلها في يسر ووصلت قمة مجدها بعد ذلك مع انتشار الإسلام الذي ظل وحده لا ينازعه دين أكثر من خمسة قرون بين القرنين العاشر والخامس عشر . وخلال هذه القرون تركت اللغة العربية آثاراً

من ظواهر عالمنا المعاصر انتشار الإسلام في ربوع القارة الإفريقية انتشاراً سريماً وكثيفاً، فالإسلام يكسب كل يوم أرضاً جديدة في القارة، ويعمر قلوباً إفريقية ظلت سنوات طويلة خاوية من الإيان.

وتعترف إحدى الصحف الأوروبية (١) بأنه «ضمن كل عشرة إفريقيين يتخلون عن عقائدهم التقليدية يتجه سبعة منهم إلى الإسلام». ولا عجب أن يشير الكتاب والمبشرون الغربيون قبل سواهم إلى أن الإسلام هو دين المستقبل في قارة المستقبل «إفريقيا».

### عِينَ الْعَرَاءُ الْعَاءُ الْعَلَاءُ الْعَلَاءُ الْعَلَاءُ الْعَلَاءُ الْعَلَاءُ الْعَاءُ الْعَلَاءُ الْعَلَاءُ الْعَلَاءُ الْعَامُ الْعَلَاءُ الْعَلَاءُ الْعَلَاءُ الْعَلَاءُ الْعَلَاءُ الْعَلَاءُ الْعَلَاءُ الْعَا

حضارية كبرى في كل أنحاء إفريقيا . ويشهد « بازل دافيسون » الكاتب المنخصص في الشؤون الإفريقية أن « القراءة والكتابة عطية من عطايا العرب لإفريقيا أحدثت أشراً كان أكبر الأشر » (٣) ويكني للتدليل على هذا أن نشير إلى ما قاله أحد المسؤولين في زنزبار من أن «كلمة تعريب في اللغة السواحلية ترادف كلمة تحضير أو نمدين وإذا أردنا أن نتحدث عن مشروع تطوير قرية زراعية مشلاً قلنا تعريب تلك القرية » .

ومن مؤثرات اللغة العربية في اللغات الإفريقية الأخرى نـذكر اعتهاد اللغة السواحلية (في كينيا) في نحـو ٥٠٪ من كلهاتها على العربية إمـا أصلاً أو اشتقاقاً. أما اللغة السواحلية في أوغندا فهي أساساً مزبج من لحجات البانتو مع اللغة العربية وتكتب بالأبجدية العربية.

واللغة التجرينبة المستعملة في اريتريا كلغة محلية اقتبست كثيراً من اللغة العربية ، حتى أن الأعداد المستعملة فيا تبدو وكانها شيء واحد .

وفي جزر القمر فإن اللغة القمرية تكتب بحروف عربية وتوجد فيها نسبة ٦٠٪ من الألفاظ العربية الأصيلة .

وفي غرب إفريقيا ظلت لغة الهوسا تكتب بالحروف العربية حتى عام ١٩٣٤م، بعد دخول الإنجليز نيجيريا، وبعد استقلال نيجيريا عام ١٩٣٠م، قرر البرلمان النيجيري الكتابة وتدريس الهوسا بالحروف اللاتينية. ورغم هذا مازالت آثار اللغة العربية واضحة في لغة الهوساحتى اليوم، ويبدو ذلك بوضوح في كثير من الألفاظ العربية ولا سيا الفاظ

### بمتلم : احمديوسف المترعي

العبادات. والشعر النيجيري نفسه من النادر أن تجد بيتاً من الشعر بلغة الهوسا يخلو من كلمة عربية أو استعارة عربية. وأحياناً نجد أبياتاً كاملة باللغة العربية ومعظمها حكم عربية مأثورة. والأدب والكتابات النيجيرية يتناول معظمها أموراً خاصة بالدين الإسلامي (٥).

وهكذا نستطيع القول من خلال هذه النماذج إن للغة العربية أرضية كبيرة في إفريقيا ، منذ دخلت في ركاب الدعاة والتجار المسلمين ، وأصبحت لغة الأدب والعلم والتعامل ، ويكفي أن ندلل على عمق مكانة هذه اللغة فنذكر أن أهم المراجع التاريخية مثل أضابير «أشانتي» و «كانو» في غرب إفريقيا ومحفوظات «كلوة» في شرق إفريقيا ، أكثرها باللغة العربية لغة وحضارة ().

وفضلاً عن التأثير العربي في اللغات الإفريقية فيتسامى المسلمون الإفريقيون بأسماء عربية إسلامية مثل محمد، الأمين، أبوبكر، فاطمة، خديجة . . . الخ مع تحريف جزئي أو تبديل اللفظ بما يتلاءم مع ذوق الإفريقي فأصبح محمد مثلاً: مامادو ومامادي، وأصبح أبوبكر: باكار ويوبكر، وأصبحت فاطمة: فاطمو وفائتا، وكذلك أصبحت خديجة: كاديتا وكاجتو وكاديا وكاجا. . . الخ

ويكرس كثير من الإفريقيين المسلمين حباتهم في تعلم اللغة العربية ،

وتنتشر المدارس القرآنية في كل مكان ، ويستمر الطالب في تعلم القرآن على لوحة خشبية مرتين أو ثلاث مرات أو أكثر ، وبعد ذلك يسمح له أن يقرأ كتب الفقه مثل الأخضري والرسالة وغير ذلك ، وحين يبلغ إلى مستوى معين يتسنى له فيه الإلمام ببعض كتب اللغة مشل مقامات الحريري ... الخ

### لحو مستقبل أفضل

انطلاقاً من الآثار الحضارية لكل من الثقافة الإسلامية واللغة العربية في إفريقيا ، كان يمكن أن تكون اللغة العربية هي لغة كل الإفريقيين ، لولا التدخل الاستعباري الأوروبي في العصور الحديثة ومحاولات الهدم والتشويه التي مارسها ضد الإسلام: ثقافة ولغة وحضارة.

وفي مرحلة جديدة يتعاظم فيها التضامن العربي الإفريقي ثمة مسؤوليات جديدة على الجانب العربي تحكمها من أجل الاهتام ببقايا ثقافات عربية ما زالت قائمة في بعض الاقطار الإفريقية غير العربية منذ حركة الفتوح الإسلامية . ومن الاهمية \_ كها أشرنا \_ أن يتطابق حدود انتشار اللغة العربية في إفريقيا مع حدود انتشار الإسلام والثقافة الإسلامية . ويكني أن نشير في هذا الصدد إلى عدد من النقاط:

- أولا: تعليم اللغة العربية لغير أبناء العربية في إفريقية في حاجة إلى دراسة عميقة حتى نصل إلى منهج قويم يراعى فيه الأصول التربوية والأسس السيكولوجية ، ويزداد عدد الراغيين في دراسة العربية من غير أبنائها يوماً بعد يوم . وكذلك فإن تعلم اللغة العربية لغير أبناء العربية في افريقية في حاجة إلى إعداد المعلم المؤهل والكفء والمتخصص في تعليم اللغة العربية . وفي هذا الجال نشير إلى معهد الخسرطوم لإعداد المتخصصين في تعليم اللغة العربية لغر الناطقين بها ، وهو يتبع أساساً المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم ، ويقوم المعهد أيضاً بإعداد دراسات ميدانية وإجراء بحوث علمية من شانها أن تثري المنهج اللغوي وأن تيسر مهمة معلم اللغة العربية لغير الناطقين بها ، ويتحقق هذا الهدف في إطار وضع وتطوير مناهج تعليم وكتب اللغة العربية لغير الناطقين بها ، العربية لغير الناطقين بها وعاولة كتابة اللغات الحلية بالحروف العربية .
- ثانياً: وتعد قضية تدوين اللغات الإفريقية بالحروف العربية ذات أهمية حضارية في دفع وانتشار الثقافة الإسلامية في إفريقيا. ومن الأهمية في هذا الصدد تصوير المخطوطات المدونة بلغات إفريقية ومكتوبة بالحرف العربي، وتوجد هذه الخطوطات في مكتبات

إفريقية وعالمية مختلفة ، ونشر مجموعة مختارة من هذه الخطوطات .

- ثالثاً: إعداد معاجم ثنائية اللغة ذات مداخل عربية ، وتكون هذه المعاجم ذات حروف عربية في تدوين هذه اللغاج ، وتعدد هذه المعاجم على أساس الجهود المعجمية التي أعدها اللغويون الاجانب ، ويجب إكهالها وتعديلها ومراجعتها عن طريق اللغويين العرب والافارقة . ويجري حالياً إعداد معجم «عربي \_ هوسا» وهي اللغة التي يتكلمها نحو ٤٠ مليوناً في غرب إفريقيا . وهو معجم من سلسلة معاجم للغات الإفريقية الكبرى مع اللغة العربية ، تشرف على إعدادها المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم .
- رابعاً: مساعدة كل الدول الإفريقية التي تجعل اللغة العربية لغة رسمية ، أو لغة أولى ، أو لغة ثانية في مدارسها مثل جهورية جرر القمر التي أعلنت في أغسطس / آب ١٩٧٧م ، اللغة العربية لغة رسمية للدولة وتدريسها كلغة أساسية في المدارس الابتدائية والثانوية.
- خامساً: أن تسرع المؤسسات العلمية العربية في الاتصال الفكري
   عبر نقابات علمائنا وعلمائهم وقادة فكرنا وفكرهم للقضاء على العزلة الفكرية بين المثقفين المسلمين هنا وهناك.

وختاماً . . فإن المسلمين الإفريقيين ما زالـوا يتـطلعون إلى العـواصم العربية وإمكاناتها الروحية الزاخرة ، وهذا هــو قــدر العــرب على مــر العصور .

### الهوامش

- (١) صحبقة «جورثال دي جنبف» السويسرية في ٢٦ فيرابر/شياط ١٩٧٤م ، مقال منرجم بجريدة الجوائد العالمية ، الفاهرة ، ٦ مارس/آذار ١٩٧٤م .
- (٢) راجع بتوسع: د. محمد حسين الذهبي: الثقافة الإسلامية وأثرها في الشوجيه، مجلة الأزهر، القاهرة، عدد ربيع الأخر ١٩٩٣ه. مايو/أيار ١٩٧٣م.
  - (٣) انظر جمال محمد أحمد : وجدان إفريقيا . الخرطوم ، ١٩٧٤ م ، ص ٣٩ وما بعدها .
- (١٤) واجع نص فنوى لجنة القتوى بالأزهر على سؤال من شاب صومالي بقول فيه هل بجموز أداء الصلاة بقبر اللغة العربية . جريدة الأخبار، الغاهرة، ١٥٠ أغسطس / آب ١٩٧٥م.
  - (٥) لمزيد من النوسع راجع:
- ــ شبخو أحمد سعبد غلادنت: حركة اللغة العربية في نيجبريا من ١٨٠٤ إلى ١٩٦٦ م. رسالة دكنوراه غير منشورة. دار العلوم، جامعة القاهرة، ١٩٧٤م.
- علي أبو بكر: الثقافة العربية في تبجيريا. رسالة دكتوراه غير منشورة بكلية الإداب،
   جامعة الفاهرة، ١٩٦٥م.
- (٦) راجع: عبد الحليم عويس: السلمون في إفريقيا بين الحاضر والمستقبل. مضال بمجلة
   الأصالة الجزائرية ــ عدد فيرابر/شباط ومارس/أذار ١٩٧٧م، ص ٦٨.

## المن المائر المائر المائر المائر المائر المائر المائر المائر المائر المائرة ال

بقلم: د علي عبد الله الدوناع



ومارس فن التشريح بنفسه لأهميته في تطوير حقل الجراحة . ويقول عنه جورج سارتون في كتابه المدخل إلى تساريخ العلوم: ١ هـو أبو القاسم خلف الزهراوي ، أول من نبغ في الجراحة بين العرب ، بل هـو فخر الجراحة العربية ، ثالث الثلاثة من نوابغ الأطباء العرب ،

وهم الرازي، وابن سينا، والرهراوي كانوا بمسابة المصابيح التي أضاءت منها أوروبا قنادبلها في العلوم الطبية،

واستعملت النهضة الأوروبية مؤلفات علماء المسلمين العلمية ومن بينها مؤلفات النهراوي كمراجع رئيسية لا يمكن الاستغناء عنها. ولقب الزهراوي بأبي الجراحة بين اطباء عصره لما قدمه من عمل اللهوميلي في كتابه العلم عند العرب إن: «الزهراوي أشهر العرب إن: «الزهراوي أشهر بل من أعظم أطباء المسلمين على أيضاً وربما كان الزهراوي أعظم الجراحين العرب والمسلمين على وجه الخصوص ا.

وقد قضى الزهراوي معظم حياته يمارس مهنة الطب والصيدلة في مدينة الزهراء ونال شهرة عظيمة في هذا الجال ، كما استمر في دراسته للعلوم الشرعية والعلوم الطبيعية فأبدع فيها .

### أعماله فسى الجراحية

كان الزهراوي دقيقاً في عمله ، إذا كان يعقم آلاته التي يستخلمها في عملياته الجراحية بجادة الصفراء للتأكد من نطهيرها قبل إجراء العملية . وقد أثبت الطب الحديث أن مادة الصفراء تقلل من تواجد البكتريا .

ودرس الزهراوي الطب الجاهلي كذلك وأخذ عنه بعض العلاجات والعمليات مثل الكسي كوسيلة لعلاج آلام الخلوع والكسور وتسكين بعض الآلام الباطنية النائجة من نورم الكبد وكذلك لايفاف النزيف. وكانت الجراحة تحتل مكانة راقية واحتراماً كبيراً في العالم الإسلامي كما نبه على ذلك المؤلف الكبير كامبل في كتابه البطب العربي : «كانت الجراحة في الأندلس تتمتع بسمعة أعظم من سمعتها في باريس أو لندن أو ادنبره، ذلك أن ممارسي مهنة الجراحة في سرقسطة أولندن أو ادنبره، ذلك أن ممارسي مهنة الجراحة في سرقسطة كانوا مينحون لقب طبيب جراح (Medico-Surgeon) . أما في أوروبا فكان لقبهم حلاق جراح (Barber-Surgeon) وظيل هذا التقليد سارياً حتى القرن السادس عشر الميلادي ه .

وقام الزهراوي بجراحة صابونة الركبة ، واستخراج الحصاة من مثانة المرأة ، وشق القصبة الهواثية ، وتـوسيع بـاب الـرحم ، وعمليــات البتر ، كما عالج بنجاح الشلل الناشئ عن كسر فقرأت النظهر . وهو أول من قام بربط شرايين الدم لمنع النزيف. وقد اعتمد على فن التشريح واعتبره فرعاً من فروع الطب الضرورية . وتقول المستشرقة الألمانية زيغريد هـونكه في كتـابها وشمس الله تسـطع على الغرب، . . دوقد درس الزهراوي عـلاج تشــويهات الفــم والفــك باستعماله عقافة (صنابير) ، واستئصال العينية أو (البوليب أو الأورام الليفية) في الأغشية المخاطية، ونجح في عملية شق القصبة الهوائية (تراكوتومي) وقد أجرى هذه العملية على خادمه ، ووفق أيضاً في إيقــاف نزيف الدم بربط الشرايين الكبيرة ، محسناً بذلك عملياته الجراحية ، وهــو فتح علمي كبير ادعى تحقيقه ، لأول مرة ، الجراح الضرنسي الشهير أمبرواز باري (Ambroise Paré) عام ١٥٥٢م، في حين أن أبا القاسم الزهراوي العربي قد حققه وعلمه قبل ذلك بــ ٦٠٠ سنة . كما أنــه عـــلم تلاميذه كيفية تخبيط الجروح بشكل داخلي لا يـترك شــيئاً مــرئياً منهــا، والتدريز المثمن (نسبة إلى ثمانية) في جراحات البطن، وكيفيــة التخطيط بإبرتين وخبط واحد مثبت بها، واستعمل الخيطان المستمدة من أمعاء القطط في جراحات الأمعاء . وقد أوصى في كل العمليات الجراحية في النصف السفلي من الإنسان، أن يرفع الحوض والأرجل قبل كل شيء. وهذه طريقة اقتبسها الغرب مباشرة عن الجراح العربي واستعملها كثيراً حتى قرننا هـذا، فعـرفت بـاسم الجـراح



\* البيرونسي \*



★ الرازي 🖈



★ ابن سينا ﴿

الألمان القدير فريدريك ترند لنبورغ -Frederich Trendelenbur) ولكن من يذكر أفضال الجراح العربي العظيم ؟! وعنه اخذنا أيضاً طريقة ترك فتحة في رباط الجبس في الكسور المفتوحة ، وأمد الجراحين واطباء العيون والاسنان الأوروبيين بالآلات اللازمة للعمليات بواسطة الرسوم الجديدة التي وصفها ،

### دوره في تحضير العقاقيسر

وقد بحث الزهراوي في تحضير بعض العقاقير المعدنية والنباتية والحيوانية وأعطاها أسماء بخمس لغات هي:

- (١) اليونانية.
- (٢) السريانية.
- (٣) الفارسية ،
- (٤) البربرية.
- (٥) العربية.
- وقد اعتمد على المراجع الأجنبية مشل كتب ديسكوريد ،

### مسؤلفساته

وقد اهتم بالتأليف في حقل الطب فاستفاد من إنتاجه معاصرون ومن خلفهم من علماء المشرق والمغرب، وقد وصف الجراحة في تصنيفاته بأنها فن قائم بنفسه مستقل عن المداواة ومتصل بالتشريح. وألف كتابين أحدهما «أعهار العقاقير المفردة والمركبة» والآخر «كتاب التعريف لمن عجز عن التأليف» وهو دائرة معارف تحتوي على مجموع المعلومات المتعلقة بالطب في وقته ، وقد خصص جزء من الكتاب للطب الداخلي ، وجزء آخر لعلم الصيدلة ، ونالث لفن الجراحة ، ورابع لأمراض النساء .

ولقد أصبح الزهراوي أستاذ أطباء أوروبا عن طريق هذه الموسوعة لمدة خمسة قرون ، فكان الكتاب المعتمد في مجال الطب لسهولة الأسلوب وكثرة رسومه للآلات التي تستعمل في الجراحة آننذ . ولقد نص الزهراوي في كتابه هذا ما يلي :

الما المحملة لكم يا بني هذا الكتاب الذي هو جزء العمل في الطب بكماله وبلغت فيه من وضوحه وبيانه رأيت أن أكمله لكم بهذه المقالة التي هي جزء العمل باليد، لأن العمل باليد (الجراحة) في بلادنا، وفي زماننا معدوم البتة حتى كاد أن يندرس علمه وينقطع أثره، والسبب الذي لا يوجد صانع محسن في زماننا هذا، لأن صناعة الطب طويلة وينبغي لصاحبها أن يرتاض قبل ذلك في علم التشريح الذي وضعه (جالينوس) حتى يقف على منافع الأعضاء وهيئتها وأمزجتها واتصالها وانفصالها، ومعرفة العظام والأعصاب والعضلات وعددها وغارجها، والعروق والنوابض والسواكن ومواضع غارجها، ولذلك قال أبقراط، إن الأطباء بأسماء كثيرة وبأفعال قليلة لا سيا صناعة اليد، وقد ذكرنا عن ذلك طرقاً في المدخل من هذا الكتاب، لأنه من لم يكن عالماً بما ذكرنا من التشريح لم يخل أن يقع في خطأ يقتل الناس به».

ويحتوي هذا الكتاب بتفصيل أكبر على المواضيع الآتية :

★ المقالة الأولى : تركيب الأدوية .

★ المقالة الثانية : تقسيم الأمراض.

★ المقالة النالئة : وصف المعاجين.

★ المقالة الرابعة : وصف الأدوية المفردة في

جيع السموم.

★ المقالة الخامسة : وصف الأيارجات القديمة والحديثة

وادخارها .

★ المقالة السادسة : وصف الأدوية المسهلة مـن

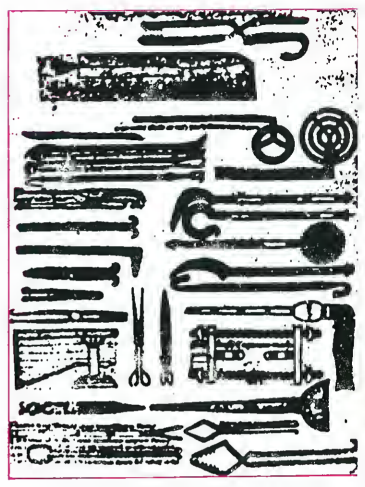
الحيوب المسرة.

★ المقالة السابعة : أدوية القيء والحقن.

★ المقالة الثامنة : الأدوية المسهلة اللذيذة الطعم .

★ المقالة التاسعة : أدوية القلب.

★ المقالة العاشرة : الأطريفلات والبنادق المسهلة .



 ★ بعض صور الآلات التي استعملها أبو الفاسم الزهراوي في عملياته الجراحية خلال أوائل الفرن الخاسس الهجري (الموافق أوائل الفرن الحادي عشر الميلادي) ★

وجالينوس، ويولس واهرن، ومؤلفات أساتذته الأفاضل من علماء المسلمين مثل الرازي، وابن الجزار، وابن خلجل وغيرهم. كما تعلم الزهراوي من البتاني العالم المسلم المشهور، وابن البيطار كيفية صنع الخبز المركب من أجود أنواع القمح، وأيضاً استخراج الزيت من النبات. ويمدح ابن أبي أصيبعة الزهراوي في كتابه عيون الأنباء في طبقات الأطباء بقوله: «كان الزهراوي طبيباً فاضلاً خبيراً بالأدوية المفردة والمركبة جيد العلاج». وأضاف عمد زهير البابا في مقالة بعنوان والأقرباذينات: أو دساتير الأدوية العربية والناها في الندوة

العالمية الأولى لتاريخ العلوم عند العرب التي عقدت عام ١٣٩٦ هجرية (الموافق ١٩٧٦ ميلادية) في معهد الستراث العسربي / حلب / سورية ، يعتبر الزهراوي أول من استعمل الفحم في تسرويق شراب العسل البسيط، كها أنه أول من استعمل قوالب خاصة لصنع الاقراص الدوائية . وكان يميل إلى التعقيد في تحضير الأدوية وتعدد عناصرها بالرغم من أنه قال بأن الوصفات تضم عادة عدداً كبيراً من العقاقير المتشابه بالتأثير، لذلك فإن نقصان أحد أفرادها لا يغير بتأثير المجموع ، وقد سبقه إلى هذه الفكرة البيروني » .

★ المقالة الحادية عشرة : الكمونيات.

★ المقالة الثانية عشرة : الأدوية المدورة للبن.

★ المقالة الثالية عشرة : الأشرية والسكنجبينات والربوب.

★ المقالة الرابعة عشرة : الدخانخ المطبوخات.

★ المقالة الخامسة عشرة : المربيات.

\* المقالة السادسة عشرة : السفوغات بأنواعها .

★ المقالة السابعة عشرة : الأقراص المسهلة وغير المسهلة .

★ المقالة الثامنة عشرة : السعوطات والقطورات.

المقالة التاسعة عشرة : أدوية الزينة .

★ المقالة العشرون : الأكحال.

★ المقالة الحادية والعشرون : أدوية الفم والحلق.

★ المقالة الثانية والعشرون : أدوية الصدر والسعال.

★ المقالة الثالثة والعشرون : الضماد .

★ المقالة الرابعة والعشرون: صناعة المرهـم.

★ المقالة الخامسة والعشرون: الأدهان ومنافعها.

★ المقالة السادسة والعشرون: الأطعمة التي تعطى للمرضى.

★ المقالة السابعة والعشرون: خواص الأدوية والأغذية.

★ المقالة الثامنة والعشرون : صنع الأدوية .

★ المقالة التاسعة والعشرون: تسمية العقاقير بلغات متعددة.

★ المقالة الشلائــون : الكـــى.

ترجم هذا الكتاب من اللغة العربية إلى لغات كثيرة، وفي فترات غتلفة. فشلا في عام ٨٩٩ هجرية (الموافق ١٤٩٥م) تسرجم إلى اللاتينية بالبندقية، وفي عام ٨٩٨ هجرية (الموافق ١٥٣٢ ميلادية) ظهرت ترجمة أخرى في استراسبرج، وكذلك في عام ٩٥٠ هجرية (الموافق ١٥٤١ ميلادية) ظهرت تسرجمة ممتازة في بال. والجدير بالذكر أن الكتاب لم يترجم بأكمله في وقت واحد، فقد ظهر الجسزء الخاص بالعقاقبر سنة ٢٠٨ هجرية (الموافق ١٤٧١ ميلادية)، والخاص بالجراحة سنة ٢٠٠ هجرية (الموافق ١٤٩١ ميلادية)، والباطني سنة بالجراحة سنة ٢٠٠ هجرية (الموافق ١٤٩١ ميلادية)، والباطني سنة النساء فقد تواجد سنة ١٥٩٣ هجرية (الموافق ١٥٩٦ ميلادية).

ويقول جورج سارتون في كتابه المدخل إلى تاريخ العلوم:

إن (خلف بن العباس الزهراوي) من صدينة النزهراء قرب قرطبة ،
ويعتبر أشهر الجراحين المسلمين . وقد كتب موسوعة في الطب نتكون من الملائين جزء سماها « التصريف لمن عجز عن التأليف » . وقد تناول في هذه الموسوعة بعض المواضيع الهامة في الطب مثل التعقيم والتوليد وعلاج العين والاذن والاسنان واستخراج حصى المنانة بالشق والتفتيت ، وصف علاج الكسور والخلع ، وأعطى وصفاً دقيقاً للسلل الناشئ عن كسر فقار الظهر ، كها أجرى عمليات عدة لإخراج الجنين الميت من رحم الأنثى » .

وفي الختام إن كان ابن سينا والرازي قد حلقا في سماء أطباء الإسلام، فقد نبغ أبو القاسم الرهراوي في مجال



 من مخطوطة كتاب والتعريف لمن عجز عن التأليف و للزهراوي في الكنبة الهندية فندل بريطانها الله

الجراحة نبوغاً كبيراً رغم أن «فن الجراحة» كان مكروها عند العامة في بلاد الإسلام أنذاك للآلام التي تنتج عنها، وأما عند النصارى في أوروبا فكانت الجراحة محرمة. وبرز الرهراوي في أوروبا حتى أصبح كتابه «التصريف لمن عجرز عرب التأليف» يدرس في جميع جامعاتها إلى نهاية القرن الحادي عشر الهجري (الموافق السابع عشر الميلادي) بعد أن أصبح فن الجراحة مقبولا هناك.

وكانت من أكثر الترجمات الدارجة تلك التي قدام بها جيرارد كريمونا. وقد أجمع المتخصصون في السطب في العصر الحديث أن الزهراوي كان جراحاً ماهراً ذا خبرة واسعة حصل عليها من ممارسته لفن الجراحة. ولذا يعتبر الزهراوي واضع أسس الجراحة الحديثة.

حذر الزهراوي الأطباء من إجراء العمليات الجراحية إذا لم يكونوا ملمين بصغائر الأمور وكبائرها في استعمال الآلات الجراحية وتفننهم في التشريح، يتضح هذا مما ذكره في كتابه: ويتعرض للوقوع في الاخطاء التي تؤدي إلى الموت كها رأيت ذلك يحدث للكثبرين، واستعمل الزهراوي الكي في كثير من الحالات، لكنه لم يقلل من أهمية وفائدة العلاج بالعقاقير، فهو بهذا الطبيب الناضج الذي يحاول أن يصل إلى علاج المريض بأي طريقة ممكنة، ولذا فقد رفع الزهراوي شأن الجراحة وجعلها فرعاً طبياً خاصاً ذا مكانة سامية بين فروع الطب الأخرى، ولا غرابة على الإطلاق إذا نعته أصحاب الخبرة الجيدة في البطب بأبي الجواحة.

ليت أطباءنا اليوم سمعوا بعض نصائحه حتى يسلم من أيديهم المرضى الذين وضعوا كل آمالهم بين أيديهم . ولنا في سلفنا الصالح أسوة حسنة .

### محلقف



### **کتاب**

أجمع العلماء على أن شبه جزيرة العرب هي مهد الحضارة العربية ، لأن قرائن دينية ولغوية وتاريخية وجغرافية تشير بوضوح إلى أن جزيرة العرب هي مهد الحضارات السامية ووطن الساميين الأواتل .

فالأكديون والعموريون والكنعانيون والفينيقيون والآراميون والآشوريون والأسوريون والعمونيون والأدوميون والنبطيون والعرب والصابئة والأحباش، يعدون من الأقوام السامية التي تشترك في أسرة اللهجات السامية . وقد اعتبر البعض، المصريين من الاقوام السامية في الأصل، وأن وطنهم الأصلي إنما هو جزيرة العرب، هاجروا منها واختلطوا هناك بزنوج وادي النيل.

★ الهجرات السامنة العربية من جنوب الجزيرة العربية تتجه نحو الوديين العظيمين الفرات والنيل ﴿

🖈 المهندس د. أحمد سوسة 🖈

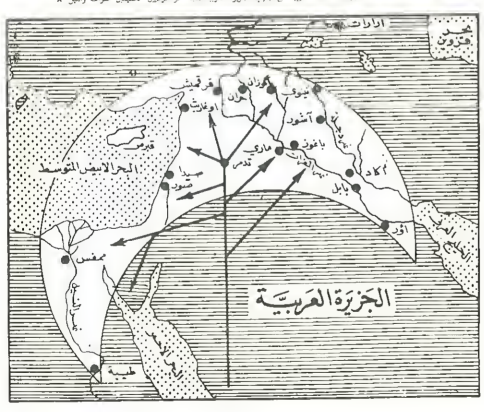


تأليف :

المهندس. د . احمد سوس

عرض وتلخيص ؛

عبدالجبار محمود الساراني



وقد استند العلماء في دعم النظرية الفائلة بأن الجزيرة العربية هـي مهد الحضارة السامية العربية إلى البيانات التالية:

١ ــ أن البداوة عادة تسبق حياة التمدن والحضارة ، إذ لا يعقبل أن ينتقل سكنة الريف والمزارعون من حياة التمدن إلى البداوة ، بـل يحدث العكس . ولما كانت الشعوب السامية قد قضّت في أطوارها الأولى حياة بادوية ، فلا بد أن يكون وطنها وطناً صحراوياً . وجزيرة العرب هــي أصلح المواقع لكي تكون ذلك الوطن السامي الأول .

٧ \_ أن معظم المدن والقرى التي أسست في مناطق الهدلال الخصيب على أطراف الجزيرة العربية هي عناصر بدوية وطنها الأصلي جزيرة العرب استقرت فيها وأخذت غارس الزراعة والتجارة، ولا يوجد هناك على غير جزيرة العرب بإمكانه أن يحتوي هذه العناصر، لذلك. وبالقياس، تكون الجزيرة العربية هي التي غنذت الشرق الأدن بالساميين على موجات متتالية.

٣ \_ أن اللغة العربية (لغة جزيرة العرب الأم) حافظت على نسبة كبيرة من خصائص اللغة السامية الأصلية أكثر من أي لهجة من اللهجات السامية الأخرى، لأن بلاد العرب لم تخضع يـوماً مـن الأيــام للأجنبي وسلطانه.

إن تسمية «سامية » أطلقت على الشعوب التي زُعم أنها انحدرت من صلب (سام بن توح) ، وكان أول من أطلقها بهذا المعنى هو العالم النمساوي «شلوتزر» عام ۱۷۸۱ للميلاد ، فشاعت منذ ذلك الحين وأصبحت عند علياء الغرب علياً هذه المجموعة من الشعوب ، وسرت إلى المؤرخين العرب وياحثيهم بطرق الاقتباس والتقليد ، على البرغم صن أن هذه التسمية لا تستند إلى واقع تاريخي ، أو إلى أسس علمية صحيحة ، أو وجهة نظر لغوية . لذلك يجب تسمية هذه الاقوام ، بالاقوام العربية ، لتشمل كل من سكن الجزيرة العربية وخرج منها . لأن العرب والساميين شيء واحد .

### ازدهار حضارة العرب في مرحلتها الأولى

نبدأ المرحلة الأولى من حضارة العرب القديمة في حوالي سنة ٤٠٠٠٠ قبل الميلاد، وتنتهي في حوالي سنة ١٨٠٠٠ قبل الميلاد، وقبد عباشت هذه الحضارة ضمن حدود جزيرة العرب.

فني هذه الفترة التي دامت حوالي عشرين ألف سنة (الدورة الجليدية الرابعة) كانت أوروبا مغطاة بالثلوج في حين كانت الجزيرة العربية تتمتع بجو معتدل رطب تكثر فيه الأمطار في كل المواسم شتاء وصيفاً ، عما ساعد على نمو الغابات الكثيفة في المنطقة تحولت فيا بعد عصر الجفاف نتيجة للضغط إلى طبقات نفطية ، كيا ساعدت هذه الظروف الملائمة على تكوين حضارة نهرية لا تقل شأناً عن حضارة وادي النيل وحضارة وادي الرافدين على الرغم من إمكاناتها المحدودة آنذاك ، إذ كانت الأودية الحالية أنهراً جارية تبعث عناصر الحياة وتنشر الخير والبركة في المبلاد ،

وكان هناك نهران كييران يخترقان جزيرة العرب من أقصاها إلى أقصاها تقوم عليها الزراعة التي تعتمد على الري الدائم.

وفي هذه الفترة انتقل سكان الجزيرة العربية من طور القنص والصيد إلى طور الفلاحة والزراعة التي تعتمد على السري للحصول على قسوتهم اليومى.

وهناك دلائل تشير إلى أن الماشية بما فيها الجماموس والماعسر والمضأن دجنت واستخدمت اقتصادياً في اليمن ويلاد العمرب القديمة قبل أن تدجن في مصر والعراق . كما أن القمح والشعير كان ينبت فيها بشكل طبيعي دون أن يزرع .

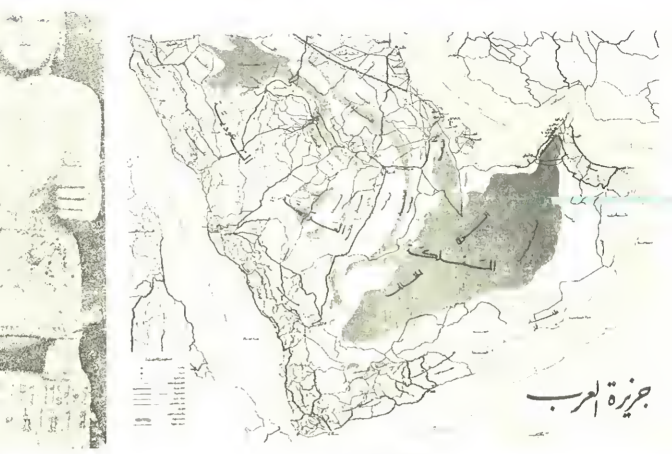
ومعلوماننا عن هذا الدور الحضاري القديم في تاريخ حياة العرب في جزيرتهم محدودة جداً لا نعل عنها إلا النزر اليسير، لان عصر التدوين لم يكن قد ظهر بعد، ولكن الشيء الذي نعرفه جيداً هو أن سكان الجزيرة كيفوا أنفسهم في هذه المظروف الملائمة مناخياً واستفادوا من هذه المعطيات والإمكانات، واستخدموها في تكوين وتنمية أقدم مرحلة من مراحل حضارة العرب القديمة، وذلك بفضل ما اكتسبوه من خبرة هندسية في الأعمال الزراعية التي تعتمد على الري، وإلا ما كان بإمكانهم لولا هذه الخبرة أن ينشئوا أقدم وأعظم الإمبراطوريات في مستوطناتهم الجديدة التي استقروا فيها بعد هجرتهم من الجنزيرة إشر حدوث الجفاف في المنطقة، وبوقت قصير نسبياً، كما سيتبين لنا من خلال الحديث عن حضارة العرب في مرحلتها الثانية.

ويرى « توينبي » و « جايلد » أن عامل الجفاف الذي حل في أعقاب العصر الجليدي الأخير ، كان حافزاً في قيام الهجرات المتواصلة من جزيرة العرب ، وبالتالي نشوء الحضارات المهمة في وادي النيل ووادي الرافدين ، ويعد ، توينبي » هذا الجفاف استثارة للجهاعات البشريمة من جانب البيئة البطبيعية الآخذة في الجفاف ، فانتفلت تلك الجهاعات البلائية ، من طور الصيد وجمع القوت في العصور الحجرية القديمة ، إلى طور إنتاج القوت أي الزراعة وتدجين الحيوان وإلى طور الحضارة أبضاً . وهذا ما ينطبق أيضاً على النظريمة القائلة بأن البحداوة أساس الحضارة .

### انتقال الحضارة العربية من جزيرة العرب

يرى الخبراء الاختصاصيون في شؤون البلاد العربية ، أن الهجرة مسن جزيرة العرب ثمت في الأصل من منطقة جنوبي الجزيرة ، ومنها توجهت الجهاعات النازحة من جزيرة العرب إلى الشيال ، ثم توزعوا على أطراف الهلال الخصيب في قلسطين وفي سورية وفي مصر وفي العراق . وبهذا يكون هؤلاء المهاجرون قد دخلوا العراق من الجهة الشيالية الغربية بعد أن انتقلوا إلى شمالي الجزيرة . أما سبب اختيار المهاجرين المنطقة الجنوبية من الجزيرة من دون بقية المناطق هو أن جنوبي الجزيرة كانت أرقى مناطق الجزيرة تمدناً وأكثرها كنافة سكانية .

وفي هذه المرحلة من مراحل حضارة العرب استطاعت القبائل العربية



🖈 حارطة جنيوة العرب 🖈

المثك دمعد ايل و سليان (يصدق ابل)
 خلك أوساك (عن مارجوليوت) علا

النازحة من جزيرة العرب، بقضل الحضارة واخبرة في شسؤون الري واحداً يتميز بقوميته الع والزراعة اللتين اكتسبتها في وظنها الأصلي، في خلال فترة الازدهار البذي الأجزاء، تضم الجزيرة شهدته بلاد الشرق الأدفى في العصر الجليدي الأخير، من تاسيس الأجزاء، تضم الجزيرة الحضارات السامية العربية الكبرى في مستوطناتها الجديدة، أي الكنعائية والاشورية والآرامية الكلدانية، فأسست هذه القبائل العرب متصل مفتوح السبل لاه في مدة قصيرة نسبياً لا تتجاوز ثلاثة آلاف سنة (في الفترة الممتدة بين العربي، قائم بذاته، يت منتصف الألف النالثة والقرن السادس قبل الميلاد) أقدم الإمبراطوريات الوبر) احتضتوا الصحاء وأعظمها عما عرفه تاريخ العالم القديم في تاريخ البشرية، أي احترفوا النزراعة والتخوا المحادة والكلدانية الآرامية.

إن الهجرات المتالية التي انبعثت من جزيرة العرب وانتشرت في مختلف أنحاء الهلال الخصيب في هذه المرحلة من تطور الحضارة العربية ، كانت من أهم العوامل في تقدم الكيان الحضاري في الشرق الأدني والسياسية ، به نحو التطور في مختلف الميادين: الزراعية ، والتجارية ، والسياسية ، والعسكرية ، والاجتاعية ، والثقافية ، والدينية ، ذلك الكيان الذي انبعثت منه أقدم الإمبراطوريات وأعظمها مما عرفه التاريخ ، فالجزيرة العربية إذن ، هي بحق مهد الحضارات السامية العربية ، ففد العربية إذن ، هي بحق مهد الحضارات السامية العربية ، ففد لإيجاد حياة أفضل ، فهي والحالة هذه الينبوع الذي انبنقت منه جميع الحضارات العربية السامية في الهلال الخصيب .

وكانت مستوطنات شعب الجزيرة في عالمه الجديد تؤلف عالماً عربياً واحداً يتميز بقوميته العربية تعرزه وحدة جغرافية واحدة مترابطة الأجزاء، تضم الجزيرة العربية (الأم) وأبناءها في بلاد المهجس (وادي الرافدين وسورية ولبنان وفلسطين إلى مصر السقلى)، وهو عالم متصل مفتوح السبل لاهله، مرتبط بعضه ببعض بوشائج الأصل السامي العربي، قائم بذاته، يتكلم أهله لغة واحدة. هي اللغة العربية الأم: منهم أهل السوادي (أهل الوبر) احتضتوا الصحارى، ومنهم أهل المدن والقرى (أهل المدر) احترفوا النزاعة والتجارة، ومنهم الرعاة أصحاب المواشي، فقد صهرتهم الوحدة الجغرافية في بوتقة المصير الواحد المشترك، فتعاونوا على الرغم من اختلاف نزعاتهم، على وضع أسس الحضارة السامية العربية الكبرى.

وقد شمل هذا العالم الجديد حضارة ساحل البحس الاحسر والخليج العرب وخليج عيان من الشرق، ويحس العرب وخليج عدن من الجنوب، والبحر الأحر والبحس المتوسط من الغرب، وجبال من الشيال، فسيطر هذا العالم بحياله على طسرق المواصلات البحرية، وكان كل الصحراوية، كما سيطر بسفنه على طرق المواصلات البحرية، وكان كل ذلك قبل أن يشهد الشرق الأدن غزوات الأقوام الآرية غير السامية، وكان قد تجمع معظم المهاجرين أول الأمر على ضفاف نهر الفرات القرية المجاورة للبادية (بادية الشام) وأسسوا أولى مستوطناتهم في سسورية،

وصاروا يعرفون هناك بالعموريين فأقاموا في سورية مملكة واسعة أطلق عليها البابليون تسمية (عمورو) كها أطلقوها على البحر المتنوسط فقالوا (بحر عمورو العظيم).

واتخذ العموريون مدينة (ماري) عاصمة لهم ، وهي تقع اليوم على الله الشيال من الشفة الغربية لنهر الفرات على بعد حوالي ١٥ كيلومتراً إلى الشيال من بلدة البوكهال ، ولم يبق منها إلا الأطلال . ويشاهد اليوم مقابل بلدة (ماري) على الجانب الشرقي لنهر الفرات تل أثري يسمى «قل باغوز » يرجع تاريخه إلى الألف السادسة قبل الميلاد ، وتمثل خرائب هذا التل بفايا أحد أقدم المستوطنات التي أقامها العنوريون على ضفاف الفرات بعد نزوجهم من شبه جزيرة العرب ، وكانت هذه المستوطنة تمارس الزراعة على الري مستمدة مياه الإرواء من الضفة اليسرى لنهر الخابور . وتوجد شمالي (قرقيسيا) يدعى (السكير) أي تصغير السد ، يتفرع من أمامه نهر قديم يدعى (نهر دورين) يمند بموازاة نهر الفرات مسافة ١١٢ كيلومتراً منتهياً عند (قل باغوز) ثم يصب في الفرات ، هذا ما يدل على أن الزراعة والري كانت تمارس في هذه المنطقة ، الواقعة بين الجانب الأيسر لنهر الفرات والضفة اليسرى لنهر الخابور منذ أقدم الأزمنة .

ويبدو أن الجهاعات التي استقرت في سورية قد ازداد عددها بعد مرور مدة من الزمن نتيجة لنزوح جماعات أخرى إليها بالإضافة إلى تكاثر عدد النازحين الأصليين، هذا عدا تقلص مساحة الأراضي التي كانت تسق سيحاً نتيجة هبوط مستوى مياه نهر الفرات في هذه المنطقة ، فانتقلت جنوباً على طول نهر الفرات حتى استقرت في شمالي المنطقة السومرية في السهل الخصيب الممتد بين نهري دجلة والفرات حيث أسسست مستوطناتها على ضفتي بجرى الفرات القديم غربي وجنوب مدينة بغداد الحالية ، حيث تقع حالياً شبكة جداول الصقلاوية وأبي غريب واليوسفية واللطيفية .

ولم تكن هذه الجاعات عندما أسست مسنوطناتها في هذه المنطقة الخصيبة يخطر ببالها أن قومها سيصبحون بناة أعظم وأقدم إسبراطورية سامية عرفها التاريخ، أي الإمبراطورية الأكدية التي أسسها سرجون في القرن الرابع والعثرين قبل الميلاد والتي سميت بالأكدية نسبة إلى عاصمته أكد التي أسسها.

وهكذا استفرت الحضارة السامية في العراق فازدهرت فيه سلسلة متواصلة من المالك العظيمة لعبست دوراً رئيساً في تقدم الحضارة الإنسانية.

لقد ازدهرت الحضارة السامية أول صرة في هذه المرحلة على يسد الأكديين في وادي الرافدين وعاشت دولتهم فيسه حسوالي مسائتي سسنة ٢٣٥٠ \_ ٢٦٥٩ ق. م)، ثم خفتت مدة من الزمن ولكنها لم تلبث حتى بعثت من جديد على يد العموريين والبابليين بعد حوالي خسة قرون في هيئة المملكة البابلية الأولى التي عاشت حضارتها حوالي ثلاثة قرون بين سنة ١٨٩٤ و ١٥٩٥ قبل الميلاد.



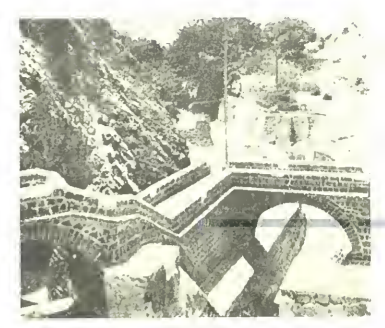
ثم بقبت الحضارة العربية فترة من الزمن بين المد والجزر كونت في خلالها دولا عربية كدولة المغساسنة في سورية ودولة المناذرة في العراق ودولة الأنباط والتدمريين وغيرها من الإمارات العربية كإمارة كندة وإمارة الحضر وإمارة الرها وإمارة حمص وسنجار وغيرها في إثر الضعف الذي حل بالسلوقيين حتى ظهر الإسلام، فانبعثت الحضارة العربية من جديد على مستوى أوسع واعم، وعادت فانبعثت من منبعها الأصلي (جزيرة العرب) واسست دولة عظمى فاقت جميع الدول التي سبقتها، بحيث شملت القارات الئلاث (آسيا وإقريقيا وأورويا) وفي القارة الأخيرة عاشت الحضارة العربية في الأندلس حوالي ١٤٩٠ من عام ٢١٧ \_ ١٤٩٢ م.

وقد حاولت أوروبا المسيحية قهر الحضارة العربية الإسلامية في مهدها وإبادتها ، ولكنها فشلت بعد محاولة استمرت حوالي ١٥٠ سنة ممثلة بالحروب الصليبية ، سيئة الصيت .

وكانت كل هذه الحضارات التي غذتها جزيرة العرب بالطاقة البشرية عربية الأصل لغتها اللغة العربية (الأم)، ثم تفرع من هذه اللغة عدة فروع انطبع كل منها بطابع المكان والبيثة الجديدة على مقتضى ناموس الارتقاء.

وهكذا تطورت اللغة الأصلية بتطور لهجات الأفوام الناطقة بها في مستوطناتها الجديدة، حتى أصبحت هذه اللهجات مغايرة لأصلها، ولكنها مها تباعدت بألفاظها وتشعبت تراكيبها فإنها بقيست محتفظة بالخصائص التي تتميز بها لأنها ترجع إلى أصل واحد مشترك. وقد سمى العلماء هذه اللهجات باللهجات السامية أو اللغات السامية نسية إلى (سام بن نوح) تميزاً لها عن اللغات الآرية والطورانية .

وتتميز اللغة السامية في كونها مؤلفة من أصول ثلاثية الأحرف ثـابتة وتمتاز بحصول معظم الاشتقاق بواسطة تغيير الحركات وعلى هذه الحــركات



\* صهاريج عدن \*

يتوقف نوع الدلالة . ولما كان العلماء يعتمدون على اصل اللغات في تعيين صلات الأقوام بعضها ببعض ، فقد قسم بعض علماء الساميات اللغات السامية إلى أربع مجموعات ، هي المجموعة السامية الشرقية ، ومنها الأكدية والبابلبة والاشورية ، والمجموعة الشهالية ، ومنها العمورية والأرامية ، والمجوعة المغربية ، ومنها الكنعانية والفينيقيسة والموابية والعبرانية ، والمجموعة الجنوبية ، ومنها المعينية والسبئية والاثيروبية والعربية والامهرية .

ويرجح عدد من الخبراء أن اللغة التي يتكلم بها بدو الجزيرة العربية حالياً هي أقرب إلى اللغة العربية الأصلية التي كان يتكلم بها أبناء الجزيرة قبل أن تنفصل هجاتهم في مستوطناتهم الجديدة، وذلك على أساس أن هؤلاء بفوا منعزلين في صحرائهم دون أن يختلطوا بالأقوام الأخرى الغريبة في لغاتها وقومياتها.

وهذا ما يبرهن على أن حضارة الأمة العربية أم الحضارات القديمة ، وهي من الأمم الحيـة والـتي لا بـد أن تعـود إلى الازدهـار كما حــدث في الماضي .

وأهم ما تركه العرب في هذه المرحلة من تطور الحضارة العربية القديمة بعد هجرتهم من جزيرة العسرب الحسراع الحسروف الهجائية (الأبجدية) وهي من أعظم الخترعات التي أوجدها العقل البشري، ثم تأتي بعدها الناحية الروحية في الدعوة لعقيدة التوحيد والاهتداء إلى عبادة الإله الواحد.

والفضل في كلا الحادثين كما ثبت تاريخياً يرجع إلى الحضارة العربية القديمة التي نمت وازدهرت على يد الأقوام العربية التي نزحت من جزيرة العرب واستفرت في الهلال الخصيب.

ومن المتفق عليه أن الكنعانيين الذين هاجروا من جزيرة العرب واستقروا في فلسطين كانوا أول من استعمل الحروف الأبجدية في الكتابة ،

وهي الحروف التي اكتشفت في شبه جزيرة سيناء وبعود تباريخها إلى سنة ١٨٥٠ قبل الميلاد، ومن الكنعانيين انتقلت إلى الفينيقيين البذين نقلوها بدورهم بين سنة ١٨٥٠ و ٧٥٠ قبل الميلاد إلى الإغريقية والبلاتينية وصارت تعرف في اليونانية باسمها العربي الأصلي (الألف باء). وبانتشار الأبجدية بطل استعمال الكتابة المسهارية ذات المقاطع التي كانت شائعة آنذاك وحلت محلها الأبجدية الكنعانية.

### الحضارة في جنوبي جزيرة العرب

على الرغم من نزوح سكان جزيرة العرب إثر الجفاف الذي حل بها واندثار حضارتهم القديمة التي كانت قد ازدهرت في خلال فترة الدورة الجليدية الرابعة والأخيرة ، فالذين بقوا في أرضهم بعد الجفاف تركوا من غلفات حضارتهم القديمة في جنوبي الجزيرة ، بعد أن هاجر معظمهم منها ، وأسسوا عمالك عربية ذات حضارة راقية هي حضارة الين المشهورة . وقد لعبت حضارة العرب في جنوبي الجزيرة دوراً مهماً في دوام واستمرار حضارة جزيرة العرب القديمة .

وفي دول جنوبي الجزيرة هذه كانت هناك دوبلات يعاصر بعضها البعض ، وبخاصة في البلاد التي أطلق عليها فيا بعد اسم (يلاد العرب السعيدة) ، وكان أهم هذه الدويلات سبأ ومعين وقتبان وحضرموت . وإليك نبذة عن كل من عمالك اليمن التي ازدهرت في المرحلة الثالثة من حضارة العرب:

### علكة معين

ظهرت هذه المملكة منذ القرن الثالث عشر قبل الميلاد، ويعتبر المعينيون أقدم الشعوب العربية التي حملت لواء الحضارة في بلاد العرب الجنوبية. وقد ظهرت هذه الدولة في المنطقة الواقعة بين نجسران وحضرموت، وقد كانت عاصمة هذه الدولة هي مدينة (القسرم)، وفي القسم الجنوبي من الجوف تقع خرائب مدينة (معين) القديمة. وقد عثر على كثير من الكتابات المعينية وهي من أقدم الكتابات العربية المعروفة. ومن أقدم الاسر التي عشر على أسماء ملوكها أسر (ايسل صادق) و (قه ايل) و (صدق ايل).

وكانت حضرموت جزءً من مملكة معين وما يتعقبها من مقاطعات في عهد الملك (صدق ايل) الذي كان يلقب بملك معين وحضرم وت . ويتفق أكثر العلماء المختصين على أن حكومة معين انقرضت وحلت محلها دولة سبأ ، مع أن اسم المعينيين ورد في عدد من الكتابات المعينية التي يرجع زمنها إلى ما بعد سقوط حكومتهم .

### ملكة قطبان

عاصرت الدولة المعينية مملكة عربية أخرى كانت تعرف باسم (مملكة قطبان) وكانت أراضي هذه المملكة تقع في الأقسام الغربية من

وقد استدل علماء الدراسات العربية من الكتابات التي حصلوا عليها أن هذه المملكة حكمت حوالي ٨٠٠ سنة بين القرن العاشر والقرن الشاني قبل الميلاد، أما عاصمتها فهي مدينة (تمنع) وتعرف حالياً باسم (كحلان) وتقع في وادي (بيجان) في منطقة كانت تنميز قديماً بخصبها وبكثرة مياهها ومزارعها وساتينها، وقد كشفت آثار (تمنع) مؤخراً عن بقايا عدد كبير من المعابد.

استفاد القطبانيون من موقعهم الجغرافي ومجاورتهم لحضرموت التي تنتج أحسن أنواع البخور(۱) فجنوا ثروة كبيرة وصارت لهم قوة حدت من نفوذ المعينيين ، وهناك أدلة تشير إلى أن حكومة معين خضعت لمملكة قطبان في سنة ۸۲۰ ق . م .

ويستدل من بعض الكتابات القتبائية القديمة على أن حكام قطبان كانوا يتلقبون بلقب (مكرب) ووجد في كتابات أخرى أنهم كانوا يتلقبون بهذا اللقب بالإضافة إلى لقب ملك ، ثم صاروا يتلقبون بلقب ملك وحده . وقد نظم علماء الدراسات العربية قواثم بما عثروا عليه من أسماء ملوك القتبانيين وبحثوا في سنى ملك كل منهم .

### ملكة أوسان

وعرفت الكتابات القتبانية اسم شعب يقال له (أوسسن) أو (أوسان) كانت له حكومة وعملكة عثر على أسماء بعض ملوكها. وكانت عملكات هذه الحكومة تكوّن جزء من عملكة قطبان ، ولكن الأوسانيين ثاروا على قطبان وانفصلوا عنها وكونوا (عملكة أوسان) التي انضمت إليها أو تحالفت معها قبائل أخرى . وكان الأوسانيون مثل المعينيين والقتبانيين من أهم شعوب العالم المصدرة للبخور . وقد وصلتنا كتب أوسانية كانت من جملة الكتابات التي اعتمد عليها الهمذاني في الحصول على معلوماته عن أخبار اليمن القديمة .

وقد وصل إلى أيدي المنقبين من هذه المملكة الصغيرة عدد مسن التماثيل الرخامية لبعض ملوكها تعد من أنفس ما عثر عليه من آثار في الجزيرة العربية ، وهي أول تماثيل تصل إلينا لملوك العرب ، وقد كتب على قاعدة كل واحد اسم الملك الذي يمثله . ومن هؤلاء الملوك (معد ايسل سلحان) بن (مصدق ايل) . وهنا يلاحظ إضافة اسم الإله ايل إلى اسمه على غرار الملوك المعينين .

### ملكة حضرموت

ظهرت هذه المملكة قبل المسبح بمثات من الفرون ، وتتمسيز عسن المحكومات العربية الأخرى السبي عاشت قبل الميلاد في كونها لم تزل تحتفظ باسمها القديم حتى هذا البيوم . وقد ورد اسمها في التوراة (تكوين ٢٦ ) كما ورد اسمها في الكتابات البونانية والرومانية ، وفي الكتابات

المعينية .

وكان الحضرميون يعبدون من بين آختهم الإله السين الإله القصر الذي كانوا يزعمونه والذي يعد الإله القومي لشعب حضرموت حسب اعتقادهم، وقد تمكن العلماء المختصون بالدراسات العربية من الوقوف على أسماء عدد من حكام هذه المملكة فنظموا قوائم بهم حسب تسلسل سني حكمهم ومن هؤلاء (صدق ايل) الذي كان ملكاً على حضرموت ومعين . وقد ذكر أنه حكم في أواخر القرن الخامس قبل الميلاد . وتشير الكتابات الحضرمية إلى الروابط القوية بين حضرموت ومعين . فني الوقت الذي كان (معد يكرب) ملكاً على حضرموت كان شقيقه ملكاً على معين ، كما تشير هذه الكتابات إلى أن عدداً من المكربيين حكوا في حضر موت

وَقَدْ اتَخَذَ مَلُوكُ حَضَرَمُوتَ مَدَيِنَةً (شَبُوةً) عاصمة لهُم ، وقد ذكرها الكتاب الكلاسيكيون في كتاباتهم كها ذكرها الهمذاني ، وقد زار (فيلبي) موضع هذه المدينة وكشف آثار معابدها وقصورها القديمة ، كها كشف عن آثار السدود التي كان قد أقامها الحضرميون في وادي شبوة لخزن مياه الأمطار واستغلالها في إرواء الأراضي الزراعبة .

### علكة سبأ

ورثت هذه المملكة حكومات معين وقتبان وأوسان وحضرمــوت ، شل دولة اليمن الكبرى .

وتمثل دولة البحن الكبرى .
ويرى البعض أن أصل السبئيين ، قبائل بدوية من سكان ( الجوف )
الشهالي من جزيرة العرب غير أنهم تركوا مواطنهم في القرن الشامن قبل
الميلاد وارتحلوا إلى جنوبي الجزيرة وهناك استقروا وأخدوا يتسوسعون في
ممتلكاتهم مستفيدين من ضعف المعينيين حتى وصلوا إلى الجوف الجنوبي
من الجزيرة .

وهناك اتخذوا (صرواح) و (مأرب) عاصمتين لهم . وتقع (مأرب) التي اكتسبت شهرتها من سدها العظيم على نحو (٢٠) ميلاً إلى الشرق من صنعاء . وكان ملوك سبأ الاقدمون يلقبون بلقب (مكرب) شأنهم في ذلك شأن ملوك قطبان الأوافىل ، ثم أخذوا يتلقبون بلقب (ملك) ، وقد وصلت إلبنا أسماء ١٥ مكرباً و١٢ ملكاً .

وقد اشتهر دور المكارب ببناء سد مارب الذي بعد اعظم سد أنشى في الجزيرة العربية ، إذ كان من أعاجيب العالم القديم . فأول مكاربي سبأ وصل اسمه إلينا (سمح علي) (حوالي ٨٠٠ ـ ٧٨٠ ق . م) ثم تلاه في الحكم المكرب (يدع ايل ضريح) و (يدع ايل بين) وقد تولى بعد ذلك المكارب (سمح علي بناف) و (يشمر وتر) وكرب (ايل بين) وهم الذين قدموا الجزية لسنحاريب وأسرحدون . وفي عهد (ذمس علي وتر) خلف كرب (ابل بين) بدئ بتشيبد سد مارب أو سد العرم .

### الحميريون

كان السبثيون قد خلفوا المعينيين في نقل التجارة بين الهند والحبشة

ومصر والشام والعراق فكانت السلع والأطياب تأني من الهند والحبشة إلى شواطئ جزيرة العرب فينقلها السبثيون على قوافلهم إلى مصر والشام الخرسة فكان أن ازدهرت بلادهم واتسعت ثروتهم وامتد سلطانهم إلى أطراف الجزيرة شمالا وشرقاً فعمروا بلادهم بحضر الترع وإنشاء السدود ويناء القصور والهياكل والحصون وقد مارسوا الزراعة على أوسع نطاق حتى أخذت طرق التجارة تتحول من البر إلى البحر الأحمر وتنزل بضائعها في الموان المصرية أو في العقبة.

وقد أدى ذلك إلى تدهور أحوال المدن اليمانية التي كانت تعتمد في الأكثر على التجارة الحارة بها ، وذلك في حين تحول الانتعاش إلى المدن اليمانية الواقعة على ساحل البحر الأحمر ، فأخذت قوة هذه المدن تزداد تدرجياً حتى استطاعت أن تتغلب على السبثيين وأن تكون دولة مستقلة .

وكان أصحاب هذه المدن هم (الحميريون) وهم فرع من السبثيين اتخذوا (ريدان) التي هي (ظفار) الواقعة على بعد مثة ميل من (مخا) عاصمة فم .

ويبدأ العصر الحميري سنة ١١٥ ق ، م ، حين انتقلت عاصمة السبثين إلى (ريدان) وينتهي بانقراض دولة حمير على عهد (ذي نؤاس) عام ٥٢٥ م . ويذلك يكون الحميريون قد حكموا في اليمن ١٤٠ سنة ، وقد عثر علماء الآثار على أسماء ٢٨ ملكاً من ملوك حمير حكموا في الفترة بين سنة ١١٥ ق ، م ، وسنة ٥٢٥ بعد الميلاد .

وقد ساعد الحميريين موقعهم الساحلي واحتكارهم الملاحة في البحر الأحمر على الاسهام في الحركة التجارية حتى سنحت لهم الفرصة فتغلبوا على إخوانهم السبثيين أو اتحدوا معهم في آخر أيام دولتهم فصار لقب زعيمهم (ملك سيأ وذي ريدان) وريسدان هي ظفار عاصمة الحميين.

وفي عهد الدولة الحميرية بدأت المسيحية تنتشر في اليمسن فاتخذ الأحباش من نصارى اليمن سنداً لهم واستولوا على اليمن سنة ٣٤٠ م . غير أن الحكم الحبشي لم يدم طويلاً ، فقد استطاع اليمانيون إخراجهم سنة ٣٧٨ م . وكان لهذه الحملة رد فعل عند اليمانيين الحميريين ضد النصارى ، فلها جاء (ذو نؤاس) (٥١٥ مـ ٥٢٥ م) عزم على اجتشاث المسيحية من اليمن وفرض على النصارى ترك دينهم ، ولما أبوا أحرقهم بالنار .

ويروى أن (ذا نؤاس) اعتنت اليهودية وتسمى (يهوسف) أو (فنحاص) غير أن اضطهاد ذي نبؤاس للمسيحيين أنسار البيزنطيين فأوعزوا إلى الأحياش بالهجوم على اليمن انتصاراً للنصارى، وكان أن جهز الأحباش حملة على الدولة الحميرية واستطاعوا أن يقضوا عليها، فقتلوا أهلها وهدموا حصونها، أما ذو نؤاس فقد رمى بنفسه في البحر وقال: (الموت في البحر خير من الأسر) ولكن لم يلبث أهل اليمن طويلاً حتى استنجدوا بالساسانين الفرس وهم أعداء البيزنطيين فأنجدوهم بقوة استطاعت أن تخرج الأحباش من اليمن، وبذلك تحررت اليمن على السرغم من عاولة الفرس البقاء فيها.



★ احد اتحاتيل البرونزية المكتشفة في مشيرة في عشفة (تمسع)
 في جنوبي الجزيرة العربية يعود ناريخه إلى ٧٥ ـ ٠٠ ق.م. . .

### الصفويون

هم قبائل عربية من جنوبي جزيرة العرب ، كانوا يتنقلون من مكان إلى أخر طلباً للماء والكلا ، فكانت رحلاتهم تسير وفيق نسظام فصول السئة ، إذ كانوا يقضون الشتاء في جزيرة العرب وخاصة في (نجمله) ، وفي الربيع كانوا يتجهون نحو الشيال بحثاً عن المراعى فيصلون إلى أطراف حدود أهل الحضر، وكانوا أيضاً يغزون المراعمي البطبيعية مثبل مسراعي الجولان. فكانت هذه القباثل تقوم بهذه السرحلة نفسها كل عام إلى منطقة الصفاء أو (الصفا) الكاثنة في الجنوب الشرقي من الشام، عما جعل الباحثين المحدثين يطلقون اسم (الصفويين) عليهم ، نسبة إلى أرض الصفا التي تركوا فيها كتاباتهم على الأحجار . للذلك فإن كلمة (الصفويون) لا تعني شعباً معيناً أو قبيلة معينة وليست لدينا أية معلومات عن الاسم القديم لسكان إقليم الصفا ، كما أننا لا نعلم شيئاً عن كيانهم الاجتاعي والسياسي فيما إذا كانوا يشكلون إمارة مستقلة ، مع أنه عثر على نص إغريق يسمى الإقليم (صفاشن) Saphathene ، واسم إله مزعوم عرف بـ « ريوس الصفوي » أي نسبة إلى هـذه الأرض ، وإلى اليوم يطلق على العرب الدذين يعيشون حول الصفا اسم (عرب الصفا).

### حصارة المن

إن أهم المخلفات الحضارية التي حافظ أهل اليمن عليها، وقد بقيت معهم، هي لغتهم القديمة، وهذا يفسر لنا الأهمية التي كانت للعرببة الفصحى بين عرب ما قبل الإسلام، كما يفسر لنا إجماع علماء النحو المقارن للغات السامية على أن اللغة العربية الفصحى هي بلا منازع أقدم صورة حية من اللغة السامية الأم، وأقرب هذه الصور إلى نلك اللغة التي تفرعت منها بقية اللغات السامية.

ومما يؤيد أن الجهاعات التي نزحت من جنوبي الجزيرة العربية إشر الجفاف الذي حل ببلادهم كانوا مزودين بتراث حضاري عربي قديم ورثوه عن أجدادهم وقد جاؤوا به معهم من مناطق سكناهم ، وهذا التراث هو الخبرة الهندسية التي اكتسبوها من ممارسة الزراعة على مشاريع الري .

ولما كانت الزراعة عماد الحضارات القديمة فهذا همو تفسير السر الكامن في مقدرة المهاجرين الجدد أن يـؤسسوا في وادي الـرافدين أعظم الإمبراطوريات مما عرفه عالم ذلك الزمان في مدة قصيرة نسبياً.

وعما ساعد أهل اليمن على تكوين المهالك العربية واستمرار حضارة العرب القديمة استخدامهم مياه السيول بإنشاء السدود والخزانات حتى بعد الجفاف، وهذا مكنهم من استمرار ممارستهم الزراعة التي تعتمد على الري الدائم، ولما كانت أودية الجزيرة الحالية تؤلف أنهاراً جارية في العصر الجليدي الأخير، وذلك قبل نزوح سكان الجزيرة إلى الهلال الخصيب،

ارد أس النبل في السائدين . وادي النبل وحضارة وادي الرافدين .

أما العوامل التي أدت إلى سقوط حضارة اليمن فيمكن تلخيصها في النقاط النالية المتشابكة فما بينها:

ا \_ العامل الاقتصادي: وذلك من جراء نقدان المينين لتجارة المر والبخور منذ بداية القرن الرابع ، مما أدى إلى عزل اليسن سساسيا واقتصاديا وثقافيا عن مراكز الحضارات الأخرى في حوض البحر الأبيض المتوسط وبلاد الرافدين . وكنتيجة حتمية أفقدها حركة التواصل والتأثير في الأفكار والقيم الحضارية المشتركة .

٢ ــ العامل الاجتماعي: وذلك بسبب الحروب الداخلية والغزو الخارجي، مما أدى إلى هجر أعمال البري السرئيسية وإهمالها، وإعماقة إجراءات الصيانة الضرورية الانظمة الري.

" \_ العامل السياسي : وذلك بانقلاب الأقلبة الموجهة إلى سلطة تعسفية في أواخر حياة الحضارة اليمنية عندما بدأ العمل يقل تدريجياً بنظام الاستثارة ، ثم زال من الوجود منذ القرن الثالث للميلاد بعد قبام دولة سبأ وذي ريدان وحضرموت وبمنات .

\$ \_ العامل الديني: وذلك بقيام الأفلية المسيطرة في الين القديمة بفرض المسيحية على رعاياها، وقد حاولت في الأخير أيضاً عاولات عقيمة للتوفيق بينها وبين اليهودية، ولكن زاد الأمر سوة فأدى إلى تقسيم اليمنيين إلى فريقين متناحرين يتقاتلان من أجل تينك الأيسديولوجيتين الدخيلتين، ومن وراثها القوتان الأعظم في ذلك الحين (فارس وبيزنطة)، مما كان له أبلغ الأثر في سقوط الحضارة اليمنية، ناهيك عن أن الوثنية القديمة في المجن قد تعرضت لضربات عنيفة مسن هذه الأيديولوجيات الدينية الجديدة، والاحتال كبير في أن القيم السابقة قد تلطخت سمعتها، وأن مثل هذه التبدلات المتنالية في الأديان قد تركت اليمنيين في حالة ضباع فكري وبدون أية قيم ومعتقدات واضحة يهتدون بها ويرجعون إليها.

العامل الثقافي: وذلك بسبب الفتور الذي خيم على ثقافتهم القديمة التي شاخت بحيث لم يعد بمقدورها مـواكبة الحياة الجـديدة أو الاستجابة لمطالبها واتجاهانها . . . وعندما ظهر الإسلام إلى الساحة لم يعـد

هناك من الثقافة القديمة ما هو جدير بالبقاء أو بمقاومة الحياة الجديدة المتكاملة التي أق بها الإسلام.

### الخاتمية

إن حضارة العرب تمبزت في كل الأدوار التي مرت بها بالاستمرارية والديمومة . فقد بدأت في جزيرة العرب قبل أكثر من عشرين الف سنة ثم توقفت مؤقتاً بعد أن حل الجفاف في البلاد ، ولكنها واصلت نشاطها فكونت إمبراطورياتها في وادي البرافدين ، ثم عادت فظهرت في جزيرة العرب ايضا بظهور الإمبراطوريه العربيه الإسلامية بعد القسرن السادس الميلادي ، وهي لم تزل حية لم تحت تمارس نشاطها الحضاري حتى هذا اليوم .

وأهم ما تميزت به حضارة العرب هذه هي أنها ذات طابع أصيل وذات طابع استمراري متواصل عبر العصور التاريخية ، فقد كانت في كل الأدوار التي مرت بها ، تزدهر حيناً ثم تنهار حيناً آخر ، ثم تنبعث من جديد وتختفي عدة مرات ، كل ذلك دليل على أن هذه الحضارة لا تـزال حية بجذورها العميقة ومقوماتها التراثية .

رفي ذلك يقرل (جورج سارتون): «سبق للعرب أن قادوا العالم في مرحلتين طويلتين من مراحل التقدم الإنساني طوال الني سنة على الأقل قبل أيام اليونان، ثم في العصور الوسطى مدة أربعة قرون تقريباً، وليس غة ما يمنع هذه الشعوب من أن تقود العالم ثانية في المستقبل القريب أو البعيد».

ويجب أن لا ننسى أن جميع الحضارات الستي قامت على الأرض العربية هي ملك الأمة العربية . وأن حضارة العرب على امتمادها التاريخي هي الوريث الشرعي لتلك الحضارات القديمة .

وكم ازدهرت حضارة العرب ثم اختفت عدة مرات عبر التباريخ، كذلك ستنبعث من جديد في المستقبل، والتاريخ يعيد نفسه (\*).

### الهوامش

(١) كان لمادة البخور أهمبة خاصة في العالم القديم نسوازي أهمية السذهب والترور في عصدنا الحديث، إذ كان البخور بستخدم أساساً عند نقديم الندور في المعابد. وكانوا أيضاً يستخدمونه الناء حرق جشث المون من أجسل الفضاء على الروانح الكريبة المنبعثة منها من جهة، ومن جهة أخرى، لأجمل استرضاء الألحة المروانح الكريبة المنبعثة منها من جهة أو من جهة أخرى، لأجمل استرضاء الألحة المسيحية، وعندما كانت العادة هي أن تحرق جثث الموتى بدل أن تدفن دفئاً عادياً. كذلك كانت الحاجة شديدة إلى البخور من أجمل استخدامه في تحضير السروانح لعطرية وأيضاً لبعض خاصينه الشفائية . فقد كانوا بستخدمونه لوقف النزيف وضد السمام ، وهو مع مادة (المر) كانا بستعملان أيضاً كعقافير طببة لتخفيف الشلل ووجع الرأس وداء الاستسقاء .

(★) صدر الكتاب عن (وزارة الثقافة والإعلام) بغداد ١٩٧٩ م، طباعة:
 دار الحرية. يفع الكتاب بجدود ٣١٦ صفحة من الحجم الكبير.



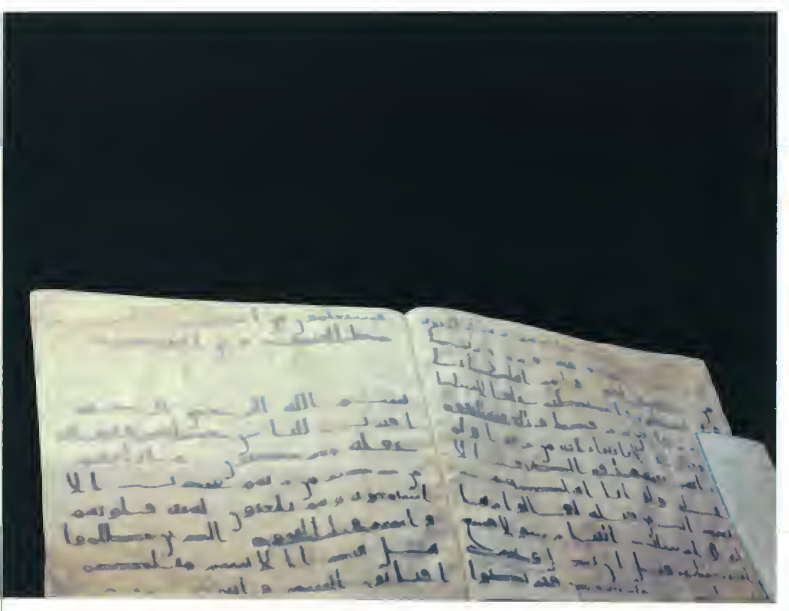
### المعنى النوالية المسورالخطالد حري

المرافعة الم

بعت لم: د. سعد ظادر

أقامت دار الكتب والوثائق القومية في مبناها الجديد بكورنيش النيل بالقاهرة معرضاً تراثياً ضمّ مجموعة ضخمة من المصاحف الشريفة تمثل في تسلسلها تطوراً تأريخياً فنيا متاذأ للخط العربي.





★ مصحف عثمان بن عقان 🖈

وقد زخر المعرض بمجموعة لا بأس بها من أدوات الكتابة وسوادرها في القرون الأولى للهجرة . فضم دواة من حجر الصابون في شكل مسربع عمل عينين للمداد ومكاناً لليقة(١) من الحرير ، ومستطيلاً للمرملة لتجفيف المداد وقلهاً من البوص للكتابة .

وكها ضم المعرض مجموعة من غاذج أدوات الكتابة ، ضم مجموعة الحرى من المواد التي داتوا يحتبون فيها : فهنات مجموعة من السيف كانت تستعمل كمذكرات خاصة ، ومفكرة من الأوراق البردية غيطة من أعلى كانت تستعمل مذكرات خاصة يومية فيا يبدو ، وهناك أيضاً قبطعة من الخشب مكتوب عليها الآية الكريمة والنجم إذا هوى ، وقبطعة رخام من عهد الوليد بن معاوية المتوفي ٢٠٥ ه ، وكتف جمل مكتوب عليه أسماء الشهود المعتمدين لدى القاضي في أوائل القرن السرابع الهجري ، كان يُعلَق على باب الوالي ، وعقد زواج مكتوب على ورق من القرن الرابع الهجري أيضاً .

وهذه النماذج تمثل تطوراً تاريخياً فنياً للأدوات الكتابية ، وللأشياء التي كانت تستخدم في الكتابة عليها ، وكيف تطورت هـذه الأدوات حـتى وصلت إلى الورق في القرن الرابع الهجري .

ومجموعة المصاحف المعروضة تمثل تراثاً غالياً في التطور الفني التاريخي للخط العربي وللكتابة العربية عموماً.

ولكي نتبين هذا التطور التاريخي الفني ينبغي أن نعرض الفكرة التاريخية حول معرفة العرب للكتابة.

فالعرب أمة أمية . هكذا وصفهم الله سبحانه ، والرسول من العرب وهو أميّ لم يقرأ ولم يكتب ، ولم يكن قارئاً أو كاتباً قبل نـزول الـوحي . قال تعالى : ﴿ وما كنت تتلو من قبله مـن كتـاب ولا تخـطه بيمينك إذاً لارتاب المبطلون . بل هو آيات بينات في صدور الذين أوتوا العلم ﴾ (٢) . وكانت أميته مـن بـين أسباب التصـديق برسالته وإعجاز القرآن ، وهناك خلاف حول معرفته القراءة والكتابة بعد

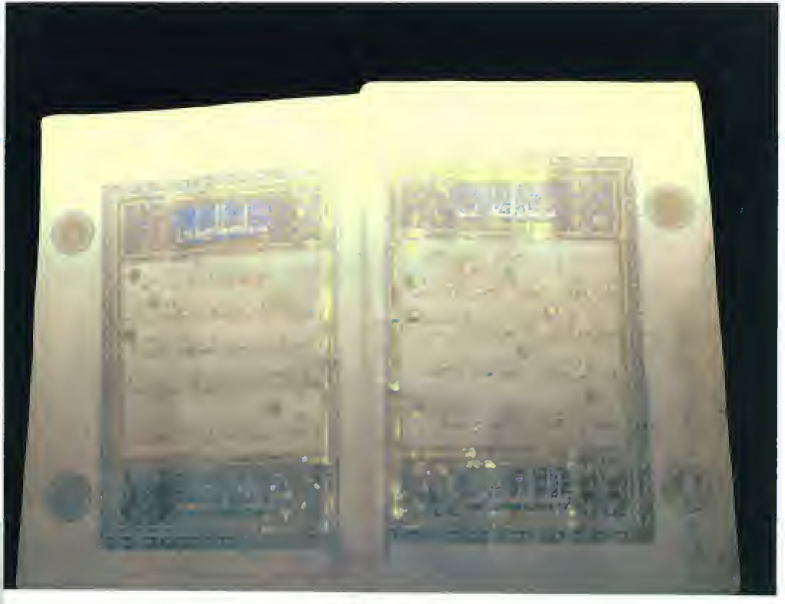
مجلة القيصل العدد (٤٢) ص ٩٢



\* مصحف أبي الأسود الدؤل \*

البعثة ، أظهر هذه الآراء أنه بق أمباً ، وليس ذلك فيا يخدش أو يشين . يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ هو الذي بعث في الأميين رسولا منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لني ضلال مبين . وآخرين منهم لما يلحقوا بهم وهو العزيز الحكيم . ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ﴾(٢) . ﴿ لقد مَنَ الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولا من أنفسهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لني ضلال مبين ﴾(١) . ونلاحظ أن الآبات السابقة تثبت أمية العرب وأمية الرسول . ولكنها في الوقت نفسه تثبت أن الرسول والرسالة قد ارتبط بها أمر حبوي هام بالنسبة إلى العرب وهو التغيير الذي يتناول كل شؤونهم ومختلف حباتهم وأرجه نشاطهم . فقد ارتبط بها أمر تلاوة القرآن والكتب والتعليم والتركية ، فكأنه من غابة الرسالة الإسلامية الخروج بالعرب من هدة

الأمبة التي كانوا عليها إلى مرحلة فيها قراءة ونلاوة وكتابة للكتب وبيان وفيها تعليم للحكة ونطهير النفوس وتزكيتها قال تعالى: ﴿ قَالَدُينَ آمنوا به وعزروه ونصروه واتبعوا النور الدي أنزل معه أولئك هم المقلحون ﴾(\*). ولهذا لم يكن بمستغرب أن تكون أول أبة نزلت من القرآن الكريم على الرسول وأولى طلائع الوحي المهيب في حراء النور تحدياً لهذا الواقع الذي كان عليه العرب وعروجاً بهم إلى هوادي المستقبل المليء بالبشر والرجاء، وربطاً للرسالة وللرسول بالفلاح والإيمان والهدابة من جهة، وبالنور والعلم وتعليم الحكمة والآي البينات التي نزلت على الرسول.. ﴿ أقرأ باسم ربك الدي خلق. خلق الإنسان من علق. أقرأ وربك الأكرم. الذي علم بالقلم. علم الإنسان ما لم يعلم ﴾(١). وقد ارتبطت عملية النغير باسم الله الذي علم بالقلم علم بالقلم علم بالقلم علم الله علم الإنسان ما لم يعلم ، وكان الله أعطى أداة النعليم وهمو القالم مع أول آية إيذاناً ببدء عملية النغير والإصلاح المنشود المرتبط بالله مع أول آية إيذاناً ببدء عملية النغير والإصلاح المنشود المرتبط بالله مع أول آية إيذاناً ببدء عملية التغير والإصلاح المنشود المرتبط بالله مع أول آية إيذاناً ببدء عملية التغير والإصلاح المنشود المرتبط بالله مع أول آية إيذاناً ببدء عملية التغير والإصلاح المنشود المرتبط بالله



★ مصحف السلطان التيق \*

والحق، وبالتعلم للإنسان. حتى كان الرسول نفسه نوراً وكان القرآن عوم المعجزة الرحيدة من بين المعجزات حكتاباً مكتوباً مقرو ليبق ويؤثر ويغير ﴿ يا أيها الناس قد جاءكم برهان من ربكم وأنزلنا إليكم نوراً مبيناً ﴾(٧). ﴿ ذلك نتلوه عليك من الآيات والذكر الحكيم ﴾(٨).

ولقد ارتبطت أمية العرب أيضاً بأن ظلت الحضارة العربية حضارة شفوية ذات طابع شفوي يجعلها قريبة من ينابيع الطفولة والبدائية ، واستمرت تحاول الاحتفاظ بكل المعارف والأحداث والتواريخ في قالب لغوي يسهل حفظه ويخدم غرضها في نقل التراث الحضاري بدون تدوين . فاعتمدت على النقل الشفوي حتى أصبح بجرور العصور طابعاً أساسياً تعتمد عليه فخصصوا النقلة والرواة وأصبحت صدورهم سجلات تزخر بكل ما تتسع له حضارتهم . ولم تخلص الجريرة العربية من هذا الطابع الشفوي للحضارة إلا بتكريم الله لها واختصاصها بالقرآن ، الذي

دفع بالحضارة إلى اتجاه جديد، ومنحى جديد، منحى التدوين والتحمل، ففضل القرآن على الحضارة العربية في هذا فضل عظيم دون شك.

لكن .. كيف تعلم العرب الكتابة؟ وكيف بدأت كتابة القرآن؟ وكيف تطور هذا الفن؟

أما كيف تعلم العرب الكتابة ، فلذلك تاريخ طويل ، فقد كانت هناك حروف متشابهة أو متباينة يكتب بها الحمسيريون والسمبثيون والمعينيون وكتب بها أقوام عاد وفحدود ، ثم اتصلت بالحيرة والأنبار ، ربما بعد انهيار سدّ مأرب وبدء اتصال العرب الجنوبيين بالشهاليين .

والمهم أن أهل الأنبار هم الذين نشطوا لهـذا الفـن ، فعلمـوا أهـل الحيرة الكتابة ، وعلموهم القلم الذي بـه تُمحى الأميـة وتنكشف رمـوز الأشياء وتُعرف حقائقها .



★ مصحف علوكي ﴿

وأول من وضع الخط فيا بحكيه القلقشندي (١) رجل من طيء ستى أولاده بأسماء الحروف الهجائية وأبجد . هوز . حطي . كلمن . سعفص . فرشت » . قال : فوضعت الكتابة على أسمانهم ، وزادوا ما نقص من حروف الكتابة والنطق . شم شاع هذا وفشا في العرب بغد .

وروي أن زياداً قال لابن عباس رضي الله عنه: معاشرَ قريش.. هل كنتم تكتبون في الجاهلية؟ جذا الكتاب العربيّ، تجمعون فيه ما اجتمع، وتفرّقون فنه ما افترق؟ هجاء بالألف السلام الد الرئسكل والقطع، وما يُكتَبُ به اليوم؟

قال ابن عباس: نعم.

قال زياد: فمن علمكم الكتابة؟

قال ابن عباس: حرب بن أمية.

قال زياد : ومن علم حرب بن أمية ؟

قال ابن عباس: عبدالله بن جُدعان. قال زياد: ومن علم عبدالله بن جُدعان؟

قال ابن عباس: أهل الأنبار.

قال زياد: أمن علم أهل الأنبار؟

قال ابن عباس: طارئ طرأ عليهم من أهل اليمن من كندة.

فال زياد: فن علم ذلك الطارئ؟

قال ابن عباس: الخكجان بن الموهم، كان كاتب هود نبي الله عز وجل.

وروى أن ثلاثة من طيء اجتمعوا وقاسوا هجاء العربية بالسريانية ، ثم تعلم منهم أهل الأنبار وعن طريقهم تعلم أهل الحيرة ، كما رواه البلاذري عن عباس بن هشام بن محمد بن السائب الكلبي عن جده .

ونلاحظ بعد هذا كله أن الحجازيين والمكيين تعلموا الخط

مجلة القيصل العدد (٤٢) ص ٩٥



★ المضحف المندي الكبر ﴿

والكتابة من خارج الحجاز ومكة ، وتلتق أغلب الأراء حول الأنبار والحيرة ، الأنبار أولا ثم الحيرة ، ثم بدأت نظهر بعد ذلك في مكة والمدينة قبل البعثة المحمدية وقد تعلم الكتابة أبو بكر وعمر وعثمان وعلي بعد هجرته ، وكان هناك كتاب للوحي منهم غير هـ ذلاء الأربعــة أبي بــن كعب ، وزيد بن ثابت ، وثابت بن قيس بن شهاس ، وعبد الله ابن رواحة وغيرهم ذكرهم صاحب الروض الأنف (١٠) وابن هشام في سيرته .

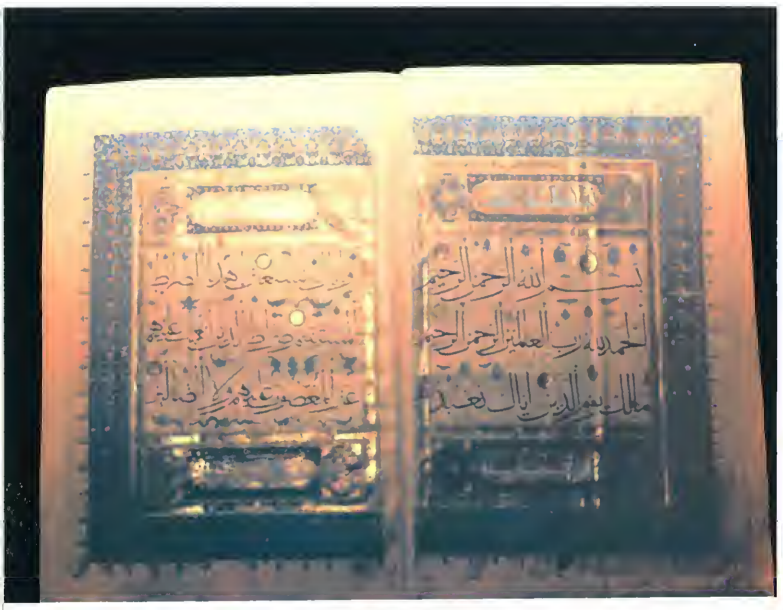
### كتابة القرآن

كانت كل معارف العرب تعنمد على البديهة وكانت كل حضارتهم تعتمد على المشافهة والنقل والحفظ والسياع والتنقل، ولم تكن حضارتهم تعتمد على التدوين، وقد خاف الرسول صلى الله عليه وسلم، على القرآن أن يتفلّت: «وكان الرسول يعالج من التنزيل شدّة فكان يحرّك به

لسانه وشفتيه ، مخافة أن يتفلّت منه ما يريد أن يحفظه ، فأنزل الله عليه ﴿ لا تحرُك به لسانك لتعجل به إن علينا جمعه وقرآنه فإذا قرأناه فاتبع قرآنه مم إن علينا بيانه ﴾(١١) ، « فكان رسول الله إذا ما جاءه جبريل أطرق إليه واستمع ، فإذا ذهب قرأه كها وعده الله .

ولقد توجهت همة الرسول إلى تدوين القرآن ، فاختار مجموعة من أصحابه لكتابته ، وكان يعلمهم بنفسه طريقة التدوين للآيات ويبين لهم مواضعها فكانوا يكتبون الآيات على رقائق الحجارة المصقولة ، وجريد

النخل والجلود والعظام ، كما كان يأمرهم بندوين الآيات والسور حسب ترتيب نزوها . فكان الصحابة يكتبون ما يسمعون من رسول الله . وفي الوقت نفسه نهاهم عن كتابة شيء سواه ، يقول الرسول : « لا تكتبوا عنى شيئاً سوى القرآن «١١١) .



🖈 مصحف علوكي 🖈

### جمع القرآن

ولم يجمع القرآن في شكل مصحف على عهد رسول الله ، وإنما كان في عهد أبي بكر بعد توليه الخلافة ، وبعد أن استمر القتـل بالقرّاء في بئر معونة وفي معركة اليمامة في العام الثاني للهجرة ، بعد أن استشهد من الصحابة القُرّاء في هذه المعركة سبعون صحابياً .

جرّع عمر لذلك وخشي على القرآن أن يضيع فذهب إلى أبي بكر وشكا له وطلب منه جمع القرآن ، فتردد في الأمر ، وقال له : كيف نفعل شيئاً لم يفعله رسول الله من قبل ، وظل عمر يراجعه حتى شرح الله صدر

اب بكر لراي عمر .

يقول أبو بكر: فطلبت زيد بن ثابت، وقلت له: إنك رجل شاب عاقل، لا نتهمك، فقد كنت تكتب الموحي لمرسول الله فتتبع القرآن فالجمعُه.

يقول زيد : فوالله لو كلفوني نقل جبل من الجبال ما كان أثقـل علي مما أمرني به من جمع القرآن . .

ويقول زيد: فتتبعث القرآن أجمعه من العسب واللخاف وصدور الرجال . حتى وجدت آخر سورة التوبة مع أبي خزيمة الانصاري ، لم أجدها مع أحد غيره .

جمع زيد الصحف ، فكانت عند أبي بكر حياته حتى توفاه الله ، ثم كانت عند أم المؤمنين حفصة ، وروى أن علياً كان أسبق من أب بكر في جمع الصحف . ولكن يضعف هذه الرواية قبول علي نفسه : ه أعظم الناس أجراً أبو بكر رضي الله عنه ، هو أول من جمع المصحف ،

وقام عثان في عهده بجمع القرآن في مصحف واحد من الصحف التي كانت عند حفصة ثم نسخ منه مجموعة من المصاحف، وطيرها وأرسلها إلى البلاد الإسلامية. وسبب ذلك ما رآه عثمان من الاختلاف

مجلة القيصل العدد (٢٤) ص ٩٧



وأغلب الظن أنه من المصاحف الذي طبرها عنمان إلى الآفاق. كما يلاحظ على المصحف خلوه من النقط والشكل ، لأن النقط والشكل جاءا في مرحلة نالية بعد ذلك ، لفد كان الذوق العربي والفطرة العربية السليمة في النطق تستغني عن النقط والشكل مستندة إلى ملكة ذوفية سليمة وفطرة صحيحة .

وهناك إلى جانب مصحف عثمان مصحف الحسن البصري ٧٧ هـ، وهو مكتوب بخط كوفي أيضاً، ولكن خطه دقيق جداً، وسعة الصفحة ثلاثون سطراً، وحجمه صغير.

وكلا المصحفين مكتوب في القرن الأول الهجري، وقد خلبا من النقط والشكل.

### نقط المصاحف

كانت المصاحف التي نسخت غبر منقوطة ، وكانت حروفها كلها مهملة غير معجمة أو منفوطة ، فلفد كان السلائق في أوجها والمواهب اللغوية والملكات اللغوية في برجها الاسنى .

ولم تكن هناك ضرورات نسندعي النقط أو نوجبه ، فلم نكن تاثرت بالعجمة بعد ، وحدث أن فتح الله على المسلمين الاقطار والامصار لم تكن لغاتها العربية ، فبدأ الاعتاد على السلائق يضعف بالاحتكاك من جهتين : من جهة الاحتكاك الناشئ بين العربي وغيره من أبناء الإسلام فرساً أو روميين ، ومن جهة الموالي من الفرس والروم الداخلين في الإسلام . وقد أدى هذا كله إلى أن بدأت الحاجة إلى نقط المصاحف نتضح وتظهر وتلح .

فلقد بدأ الموالي يقرؤون القرآن ويلحنون في قراءته. فنهض لهذ الأمر بعض الغيورين على القرآن يصوبون هذه الألسن ، وقد رأوا أن أسلا الطرق لتلافي ذلك الخطأ هو نقط المصحف. وقد قام بهذا الأمر أبو الأسود الدؤلي ، فهو أول من نقط المصاحف ، وقبل إن الذي نهض بهذا الأمر هو نصر بن عاصم الليثي ويحيى بن لعجر العدواني ، وقد بكون هذان قاما بعد أبي الأسود بتصحيح بعض المصاحف بالنقط، فقد اشتهر أنه هو الذي نقط المصحف ، كما اشتهر بأنه هو الذي حقق الشكل الإعرابي للحروف عندما سمع قارئا يقرأ فوله نعالى : « وأذان من الله ورسوله إلى الناس يبوم الحج الأكبر أن نقل بريء من المشركين ورسوله » بالجر.

وقيل إن الذي أمره بذلك زياد بن أبيه ، وقيل : بل علي بن أبي طالب هو الذي أمر أبا الاسود أن يضبط الشكل القرآني وقد أوشك أبو الاسود أن بمثل لهذا الأمر ، لكن صات علي ، وجاء معاوية ، فخشي أبو الاسود أن يقال إنه لم يقم به في عهد علي ، وقد فام به في عهد معاوية حتى سمع القارئ ينلو الآية السابقة على هذا النحو من الخطأ





\* مصحف جعقر الصادق \*

الفاحش فنهض للأمر .

ولم يكن الشكل شائعاً آنذاك ، وإنما كان يقوم النقط مقامه ، فكانت توضع نقطة على الحرف الأخير بدل الفتحة أو للدلالة عليها ، ونقطة تحته لتدل على الكسرة ، ونقطتين لتدلا على السبكون ، أما الضمة فكانت توضع نقطة بين الحرف علامة على الضمة .

وليس معنى هذا أن القرآن كان يقرأ دون إعراب ، أو أنه كان يقرأ وإعرابه مهمل ، كما يزعم بعض المستشرقين(١٤) ، وهو زعم مزيف نفاه حتى نولدكه نفسه .

أما شكل الحرف الذي نراه الآن في القرآن ، فقد تم الاتفاق عليه في عهد الخليفة الأمري عبد الملك بن مروان .

وفي المعرض من مصاحف القرن الثاني مصحف وجعفر عبد النيصل العدد (٤٢) ص ١٠٠

المصادق ، ابن الإمام محمد الباقر بن علي زين العابدين بن الإمام الجسين السبط بن الإمام على وهو مكتوب على رق غزال والأسطر في كل صفحة تسعة عشر سطراً ويلاحظ عليه أن هناك ابتداء لظهور الفواصل والنقط ، والشكل والنقط فيه بأصل المداد الأسود ، والشكل باللون الأحمر . ومصحف أبو الأسود الدؤلي ، وهو أول مصحف نعظ وشكل وظهرت عليه حركات النطق في آخر كل كلمة ، خوفاً من اللحن وقد اهم بجركات النطق على آخر كل كلمة خوفاً من اللحن .

والمصحفان على ورق غزال أبيض والخط فيهما كوفي.

كما توجد أيضاً مجموعة من المصاحف غير الكاملة مكتوبة في القرنين الثاني والثالث الهجريين، وكلها بالخط الكوفي، ومكتوبة على رق غـرال

أبيض، والنقط والشكل والإعراب حسب ما رآه أبو الأسود.



### الحضارة الإسلامية وأثرها في رسم المصاحف والخط

ارتق الخط العربي بارتقاء الحضارة الإسلامية ، وبعد أن كان الخط بلا قاعدة وُضعت له القواعد والأصول ، والأحبار والالبوان ، وعدّلوا من كيفية إمساك الكاتب للقلم . . إلخ .

وبدأوا يبتكرون في رسم الحروف بدءً من الكتابة الحجازية المستطيلة فيها مدات الحروف النائمة كالدال والكاف وتنزوي حروفها المقـوّرة كالـواو والراء والنون .

ثم انتقلت الكتابة الحجازية إلى البصرة والكوفة مع مصحف عثمان ، فنشأ أول طراز من طرازات الكتابة بأنواعها الشلائة المستقيمة والماثلة.

وعرفت هذه الكتابة بكوفيَ المصاحف. وقد جاورها في التدوين خـط

النسخ لكتابة المؤلفات.

وفي القرن الثالث الهجري انتهى الخط إلى ابن مقلة ، وكان فناناً كبيراً فابتدع القواعد لقياس الحروف ميلًا واستقامة وتدويراً وتقويراً ونقطاً وأنصافاً ، وذكر كثيراً من هذه القواعد في رسالته التي عنوانها ورسالة في علم الخط والقلم ».

وانتقلت زعامة الخط من بعده إلى تلاميذه ابن اليواب وياقوت المستعصمي وغيره حتى اشتهر في القرن الرابع عشر للهجرة في تركيا عبد العزيز زهدي الشهير «بطور غه في « والحافظ عثمان وشكر زاده ، وفي مصر محمد حسني وسيد إبراهيم ،وفي العراق هاشم البغدادي وغيرهم .

وهذه السلسلة من الكتاب بلغت بالخط العربي درجة الاجادة، ونوعت أقلامة بين الطومار والجلي والثلث والنسخ بانواعه والعراقي والفارسي. ثم لتي القرآن عناية المزوقين والمزركشين الدّين بلغوا حــدّ

مجلة القيصل العدد (٤٢) ص ١٠١



★ مصحف خوائد برکه ★

الروعة في التزويق والتزيين والتحلية ، فتناولوا رؤوس السور بانواع من التشكيلات النباتية أو الهندسية التي شكلت بالوان التذهيب واللازورد والأزرق والقرمزي ، وقد شمل هذا التزويق فواصل الآي وعلامات التجزئة في الأحزاب والأرباع والأعشار ورموز السجدات ، واختلفت مذاهب المزوقين في الزخرفية التي بلغت غنايتها من الاتقان في العصر الحاضر .

كها تَفَنَّ كل المسلمين في أنحاء العالم في هـذا الـتزويق وكان الهنود المسلمون من أبرع وأسخى هؤلاء المزوقين.

وأول مصحف عملوكي على هذا النحو الجميل من النزخرفة والزينة والتزويق والحلية الرائعة ، مصحف «خوند بركة» أم السلطان شعبان .

والقلم في هذا المصحف ريحاني مضبوط ضبطاً عـادياً ، والفـواتح وكل رؤوس السور ، وعلامات التجـزئة عـلاة بــالذهب والـــلازورد والأزرق

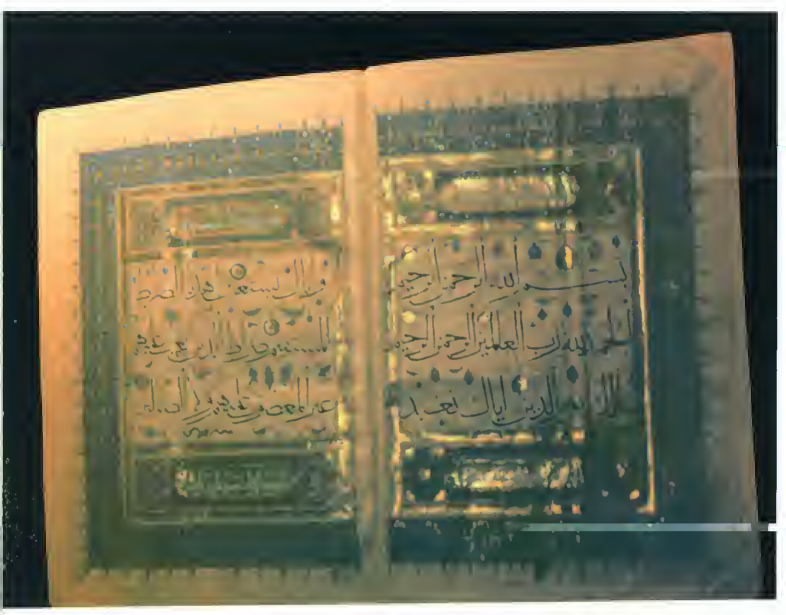
الجميل، وقطعه كبير إذ يتجاوز خمسة وسبعين سنتيمتراً طولا وخمسين سنتيمتراً عرضاً. وتوجد مصاحف عملوكية من عصر خوند بركة منها مصحف ابنها السلطان شعبان. ويلاحظ عليها كلها تحلية الآيات والفواصل والتجزئة بالألوان وبالعناصر الغالية.

ومنها مصحف دبرسباي ، و دأرغون شاه ، والسلطان محمد ابن قلاوون ومصحف السلطان «صرغطمش» ، ومصحف فرج ابن برقوق والسلطان برقوق .

وكلها تحمل نفس الطابع ونفس المواصفات في الزينة والتحلية .

وهناك في هذا المعرض مصحف هندي أهدي من نواب ولاية اسمها «بهو بال» سنة ١٩٥٠ م، مكتوب بخط قسل نلث، ويتخلل الأسطر ترجمة فارسية، وهو مقسم على سبعة أقسام أو سبعة أجزاء، كل جزء وضع وحده، والقسم الأول وهو الموجود بالمعرض، علد بغلاف من الفضة الخالصة المطعمة بالرقائق الذهبية، والرقائق

عِلة الفيصل العدد (٤٢) ص ١٠٢



\* مصحف غلوكى \*

الياقوتية ، وغلافه مصنوع بالهند سنة ١٣٣١ هـ ، ويزن طناً من الفضة ، وهو أكبر مصحف في مجموعة المصباحف الموجودة بدار الكتب .

لقد كان القرآن الكريم وأول آية تمجد القلم سبباً في ازدهار الكتابة بين العرب وتفنتهم فيها، وتقعيدها، والاهتام بتطويرها، جيلاً بعد جيل ، وقد سارت مع القرآن مسيرة تباريخية، فأتقن المسلمون من خلال اتقانهم للقرآن واحتفائهم به، أتقنوا فن الخيط، وأتقنوا فن الحندة في تزويقه وتحليته إلى الحد الذي ذكرنا. قال تعالى: ﴿ إِنَا لَهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ مَرْلَمًا الذّكر وإنا له لحافظون في .

### الهوامش

(١) الليقة قماشة من الحرير يوضع عليها الحبر ليغمس فيها القلم حتى لا يمتليُّ

لبتحكم فيه الكاتب عند الكنابة.

( ٢ ) سورة العنكبوت الآية ٤٨ ، وجزء من الآية ٤٩ .

( ٣ ) سورة الجمعة ، الآية ٢ \_ ٤ .

( ٤ ) سورة أل عمران الآية ١٦٤ .

( ٥ ) سورة الأعراف الآية ١٥٧ .

( ٦ ) سورة العلق، الآية ١ ــ ٥ .

( ٧ ) سورة النساء الآية ١٧٤ .

( ٨ ) سورة آل عمران الآية ٨٥ .

( ۹ ) راجع صبح الأعشى، ج ٣، ص ٩.

(١٠) راجع الـروض الأنف، ج ٦، ص ٤٨٧، تحقبــق عبـــد الــرحمن الوكيل، دار النصر للطباعة، القاهرة ١٩٧٠م.

(١١) رواه البخاري ومسلم والإمام أحمد بسنده عن ابن عباس.

.(١٣) رواه مسلم بسنده عن أبي سعيد الخدري.

(١٣) راجع العربية ليوهان ذك، ص ١١.

(١٤) مقدمة العربية للدكتور عبدالحليم النجار، ص ٤ الهامش.

مجلة القيصل العدد (٤٢) ص ١٠٣

والجمعية الكويتية للفتون النشكيلية <sub>دا</sub>خمل وخمارج • اشترار في معارض الربيع الكويت، بال<sub>إم</sub>يناقة إلى المعارض الشخصية . بالكويت عام ١٩٥٨م.

المائية ثم الحيه إلى الألسوان الرسم بالقلم الرحصاص والألبوان • بدأ إليوب حسين "

Color Circles

النزينية . . رق عرف بغرارة

حيث عادر بلنه في علة إنتاجه، وخ<sub>اص</sub>ة قبل ظهور النفط

م ولند في الكويت إلىام

ومع أن لم يدرس الفن في المعاهد الع<sub>لم</sub>ا، إلا أنه فنان

بدار المنلمين بالمباركية، و<sub>ه</sub>ناك تعلم أربول التربية الفنية. إلى درس في المدرية الارتباء المرتباء المرتباء المرتباء المرتباء والمتموسطة ثم المرتباء المرت

وتعلقه بييئتا ولم يشائر بىالتيارات

أعياد في تم وير البيئة الكوينية والألعاب ا<sub>لمن</sub>عمية لشمة حب

اصيل . . ذ اعهال جيدة ، ركز

وعمل مدرساً في مدرسة الصباح حيث بدأ في تنمية هوايته الفنية • تحرج عدام ١٩٤٩م، الإبتدائية .

• المسترك في أول معرض

الموضوعات الشعبية التي تمثل

العادات والتقاليد القدعة

مشاعره وحبه لبلده إلى ترجمه الفنية الحديثة، بال أتجه بكل

ذلك في للسوحاته فسرسم

اناوحمل من خيلان العمل العمل العمل العمل العمل المحلم الم سحيب» التي تتكون من الأعهال الستي تعسطينا شعبية قدية ، واحدة من عموعة من الأطفال في لعية

تبدو طبيعية إلى حد كبير، لذلك فهي تنقل إليك الجسو والمعايشة اللحظية السي الإحساس بالحركة والحيوية

يقول إبوب حسين : « إنسني

دوماً أياول أن أقلم

تسويليًا، إذ يسجل كل ما حوله من بشاهر وإيمية.

مستخدماً الوائه الفضلة مسن بالتفاصيل والظل والضوء، ولقد اهم فيها الفنان الطبيعي . ولوحة السحيب

ليء أسجل بريشتي هنذا اليليين بقدر المستطاع

السجل القم من العادات

والتقاليد المندثرة،

في المرحلة الأخيرة من أعماله

المالية سحيل

يتقارب الألوان وكثرة استخدام مبتعداً، بقدر الإمكان، عن اللونين الأصفر والسبرتقالي يتميز أي لوب أيوب حسين مصادر الضوء والظل.

الظلال والألوان . . حيث يعطي على قوة الخط واللون، متأملًا في التفاصيل في شخصياته ، معتمداً بهذأ يسطور أسلوبه مسوضعا الحيوية والمعايسة .

عِلهُ القبصل العدد (٤٢) ص ١٠٤





إلى سباب الجامعات ويناب الجامعات وين مختلف المتخصّصَات ...

يمكنك إكمال دراستك الجامعية معدك على نفقة القوات البحرية في جامعتك

ماعليك إلا ألا تصال بناوستجدناعلى استعداد لتقديم كافة التسهيلات ونؤمن لك كل النفقات ونليخ لك الفرصة للتحميل ق مستقبل أفضل



للعراجعة - انتصل بأحد المراكز الآنسة : المنطقة الوسطى : مكتب القوات البحرية بوزارة الدفاع والطرن بالرائي المنطقة الشرقيه : قسم التجسيد بالقوات البحرية بالدمام · المنطقة الغربية : إدارة الشئون البحرية بقيادة لمنطقة لغربية بجدة · المنطقة الجنوبية : مندو القوات لبحريم بقيادة لمنطقة لجنوبين بخيش طح · مقية المناطعه : أقرب قيادة عسكرية ·



الله مقبرة شهداه معركة الجامة وتحتوي على عدد من قبور الصحابة لل

### بقلم: د عبد العربير محمد الفيصل

بعد وفاة الذي صلى الله عليه وسلم اوتدت العرب ومنعوا الزكاة ، فعظم ذلك على اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وقالوا كيف تحارب العرب عامة ونحن قلة ، ولكن خليفة رسول الله أبها ببكر عزم على حرب المرتدين ، فسير الجيوش إلى أنحاء متفرقة من الجزيرة العربية ، ومن تلك الجيوش الستي سسيراها أبو بكر جيش خالد بن الوليد الذي أمرء بالتوحيه إلى متني الجامة مسيلمة بن حبيب (الكذاب) .

### أرض المعركة (اليمامة)

البامة معرونة منذ القديم بخصبها وخيراتها ، قال عنها القزويتي (أحسن بلاد الله وأكثرها خيراً ونخلاً وشجراً) (1) ، وبلاد اليمامة هي مسماكن طسم وجديس ، وهما من ولد لاوذ بن إرم بن لاوذ بن سم بن فوح ، وقد عرف من ملوك البامة عمليق الذي اشتهر بظلمه وهو ينتسب إلى طسم .

وتما يروى عن ملك اليمامة عمليق أن امرأة اشتكت إليه لأن زوجها يريد أن يأخذ ابنها الصغير، فأتته قائلة : «أيها الملك هذا ابن حملته تسعأ ووضعنه دفعاً وارضعته شبعاً ولم أنل مته نفعاً حتى إذا تمت أوصاله واستوفى فصاله أراد بعلي أن يأخذه كرها، ويتركني ولهى القال الرجل : «أيها الملك : أعطيتها المهر كاملاً ولم أصب منها طائلاً إلا ولداً خاملاً فافعل ما كنت فاعلاً ، على

أنني حملته قبل أن تحمله وكفلت أمه قبل أن تكفله ، ، فقالت : «أيها الملك حمله خفأ وحملته ثقلًا ووضعه شهوة ووضعته كرها ، ! فلها رأى عمليق متانة حجتها تحير فلم يدر بم يحكم ، فأمر بالغلام أن يقبض منها وأن يجمل في غلمانه ، فنلمت المرأة وكان اسمها هزيلة وقالت :

أتينا أخا طسم ليحكم بيننا فاظهر حكا في هزيلة ظالما لعمري لقد حكت لا مُتَوَزّعاً ولا كنت فيا يلزم الحكم حاكها ندمت ولم أندم وأني بعيرتي واصبح بعلي في الحكومة نادما(٢)

وعندما سمع عمليق بهذه الأبيات أمر ألا تزوج بكر من نساء جديس حتى

مجلة القيصل العدد (٤٢) ص ١٠٧

تدخل عليه فيكون هو مفترعها أولا! فوجدت جديس من ذلك عنتاً ، وقمد تفاقم الأمر ليلة زقاف غفيرة أخت الأسود سبيد جديس فقد زفت إلى عمليق أولا ورددت القينات خلفها:

ابدي بعمليق وقسومي واركبي ويادري المسبح بامر معجب فسوف تلقين الله لي لم تطلبي وما البكر دونه من مهرب

وعندما أدخلت على عمليق امتنعت عليه فافترعها بحـــديدة وأدمـــاها، فخرجت من عنده والدماء تسيل على قدميها وجاءت إلى أخيها وهي تقول:

لا أحد أذل من جديس أهكذا يفعل بالعروس؟

وبعد هذه الحادثة عزمت جديس على قتال طسم ، فدعت جديث طسباً إلى طعام وأمر الأسود سيد جديس أن يرفد كل رجل من قومه سيفه في مكان جلوسه حتى إذا حضرت طسم وبدأت في الطعام أخرج كل رجل من جديس سيفه وقضى على رجل من طسم ، وهكذا فعلت جديس ، وبعد هذه الموقعة استنجدت طسم بحسان بن تبع الحميري فأنجدهم وسار حسان إلى الجامة وخربها .

ويبدو أن اليمامة بعد هذه الأحداث تضاءل شأنها . وقاعدة اليمامة على

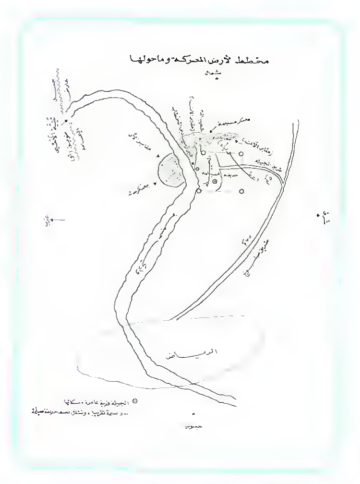


\* حدينة مسيلمة \*

المملكة العربية السعودية، يقول لقدة الأصفهاني عن حجر المملكة العربية السعودية، يقول لقدة الأصفهاني عن حجر المحجر سرة اليامة، وهي منزل السلطان والجهاعة ومنبرها أحد المنابر الأوليَّة؛ (") والأرض التي ارتوت بدماء الصحابة في القسم الشهالي من اليامة افي مكان يعرف بعقرباء، ولم يتغير اسمه حتى الآن، غير أن القسم الجنوبي الغبري من عقرباء يعرف الآن بالجبيلة، وبلدة الجبيلة الحالية تحتل قسما من حديقة مسيلمة وما تشتمل عليه تلك الحديقة من الباني والحصون. وقد دارت معركة اليمامة حول أسوار الحديقة والتي لا تزال قائمة حتى الآن، ويبدو أن معظم القتال كان بجانب السور الخربي ثم يليه في الأهمية ما كان بجوار السور الشهالي، أما سور الحديقة الشرقي فلم يجر حوله قتال، وأما الناحية المطلة على وادي حنيفة من السور فيظهر أن القتال فيها لم يكن شديداً. وكان معسكر خالد بن الوليد في الضفة الجنوبية من الوادي، حيث يفصل وادي حنيفة بين معسكر خالد وجيش مسيلمة.

### نُبُــؤة مُسيـــــلمة

في السنة العاشرة من الهجرة قدم وقد بني حنيفة على النبي صلى الله عليه وسلم ، وكان مسيلمة بن حبيب ضمن هذا الوقد ، وقد نقل ابن هشام في السيرة روايتين عن قدوم مسيلمة إحداهما تقول بحضور مسيلمة إلى مجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم وأن مسيلمة كلم النبي صلى الله عليه وسلم وطلب منه بعض المطالب ، فرد عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان في يده عسيب : • لو سألتني هذا العسيب ما أعطيتكه ، والأحرى تقول بقاء مسيلمة في متاع قومه ، وعندما قدم الوقد على السرسول صلى الله عليه بيه



عِلة القبصل العدد (١٢٨) ص ١٠٨





★ أجزاء من سور مسيلمة وقد رعه أهل الجبيلة \*

وسلم وأسلموا ذكروا صاحبهم لرسول الله فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «أما إنه ليس بشركم مكاتأ الله (أ) لأن مسيلمة بقي يحفظ امتعة اصحابه، وعندما عاد الوفد إلى اليمامة تنبأ مسيلمة وقال إنني أُشْركتُ في الأمر مع محمد فلم يقال «أما إنه ليس بشركم مكاتأ الا لأنه يعرف أننى قد أشركت في الأمر معه.

وقد أخذ مسيلمة يقول السجع ويدعي أنه مثل قرآن محمد ومما قال في ذلك (لقد أنعم الله على الحبل أخرج منها نسمة تُستعى من بين صفاق وحشى) وقوله (والليل الاطحم والذئب الأدلم والجذع الأزلم ما انتهكت أسيًد من رطب من محرم) وقوله (والليل الدامس والذئب الهامس ما قطعت أسيًد من رطب ولا يابس) وقوله (إن بني تميم قوم طهر أقماح لا مكروه عليهم ولا إناوة نجاورهم ما حيينا بإحسان نمنعهم من كل إنسان فإذا متنا فأمرهم إلى الرحمن) وقوله (والشاء والوانها وأعجبها السود وألبانها، والشاة السوداء واللبن الأبيض انه لعجب محض، وقد حرم المذق فما لكم لا تمجعون) وقوله (يا ضفدع ابنة ضفدع نقي ما تنقين أعلاك في الماء واسفلك في السطين لا الشارب تمنعين ولا الماء تكدرين) وقوله (والمبذرات زرعاً والحاصدات حصداً والداريات قحا، والطاحنات طحناً، والخاريات قحا، وسمناً لقد فضلتم على أهل الوبر وما سبقكم أهل المدر، ريفكم فامنعوه، والمعتر فآووه، والباغى فناوئوه) (٥٠).

وقد كتب مسيلمة إلى الرسول صلى الله عليه وسلم: « من مسيلمة رسول الله إلى محمد رسول الله ، سلام عليك أما بعد فإني قد أشركت في الأمر معك ، وإن لنا نصف الأرض ولقريش نصف الأرض ، ولكن قريشاً قوم يعتدون ، فرد عليه الرسول صلى الله عليه وسلم: « بسم الله السرحمن المرحميم من محمد رسول الله إلى مسيلمة الكذاب ، السلام على من اتبع الهدى ، أما بعد قإن الأرض لله يورثها من يشاء من عباده

### والعاقبة للمتقين ا(١)

وقد طلب بنو حنيفة من مسيلمة معجزة لنبوته ، فأخرج لهم قارورة ضيقة الرأس فيها بيضة ، وعندما رأى حمامة مفصوصة الجناح أمرهم بعدم قص جناح الطائر ، وقد زعم أنه سيفوم بمعجزة لكي ينبت جناحاً لهذا الطائر الان ، فأخذ مسيلمة الطائر إلى بيت قريب وأحضر ريشاً وادخل في قصبة كل ريشة مقطوعة ريشة سليمة ثم خرج بالطائر وقد اكتمل ريشه فأطلقه فطار ، وقد قال لبني حنيفة في ليلة مظلمة شديدة الرياح : لا يخرجن أحد منكم فإن الملك سينزل علي الليلة ، وقد اتخذ صورة من الكاغد على هيشة طير وربطها بخيط وأرسلها في الجو فأخذت الرياح تحدث لها صوتاً فيه خشخشة وصلصلة ، فكل من رأى تلك الصورة دخل منزله مسرعاً ، والناس يرون الصورة ولا يرون الخيط الذي يشدها (٧) .

### طريق خالد إلى المامة

لما عاد خالد بن الوليد من البطاح إلى المدينة ، امره أبو بكر بالتوجه إلى الميامة ، تلك البلاد التي استعصت على قائدين سابقين هما عمكرمة بن أبي جهل وشرحييل بن حسنة ، اما عكرمة فقد وجهه أبو بكر إلى مسيلمة ولكنه لم يوفق في حربه مع مسيلمة ، فكتب إلى أبي بكر يخبره بذلك ، فكتب إليه أبو بكر : ويا بن أم عكرمة ، لا أرينك ولا تراني على حالها! لا ترجع فتوهن الناس . امض على وجهك حتى تسائد حذيفة وعرفجة ، فقاتل معها أهل عهان ومهرة وإن شغلا فامض أنت ، ثم تسير وتسير جندك تستبرثون من مررتم به حتى تلتقوا أنم والمهاجرين أبي أمية باليمن وحضرموت ، (^)

واما شرحبيل بن حسنة فإنه فعل فعل عكرمة ، هماجم مسيلمة قبل ان



﴿ جزء من بلدة الجبيلة وهذه البلدة نقع في الجزء الغربي من حديقة مسيلمة ﴿

يصل خالد بن الوليد ، ولكنه لم يوفق فهزم ، مع ان أبا بكر أمره بانتظار خالد ، وعلى الرغم مما قيل في خالد بعد قتله مالك بن نويرة ، فإن أبا بكر بحاجة إلى قائد قوي ويندر أن يجد مثل خالد ، فقد تكلم عمر في خالد عند أبي بكر ، فأجابه أبو بكر : هبه يا عمر تأول فسأخطأ ، فارفع لسانك عسن خالد (1) .

وسبب كلام عمر في خالد أن خالداً في موقعة البطاح قتل مالك بن نويرة ، فشهد بعض الصحابة أن مالكاً وأصحابه أقاموا الصلاة ، وقد تزوج خالد زوجة مالك أم نميم ، ويفال إنه كان يهواها في الجاهلية (١٠) . ويعد رجوع خالد إلى المدينة ، دخل المسجد وكان عليه قباء وقد غرز في عامته اسهاماً ، فا إن رآه عمر حتى بادره بنزع الأسهم من عامته ، ثم حطم تلك الأسهم وقال له : اراناء! قتلت امراً مسلماً ثم نزوت على امراته! والله لأرجمنك باحجارك ، وقد صمت خالد امام عمر ولم يقبل نسيناً ، ثم سار إلى ابي بكر فاعتذر إليه ، فقبل عدره ووجهه إلى مسيلمة ، وعندها مر خالد على مجلس عمر وقد رضي عنه أبو بكر فال : هلم إلي يا بن أم شملة! (١١) فسمعه عمر وعلم أن أبا بكر رضي عنه ، فلم يقل شيئاً . وقد خرج خالد من المدينة إلى البطاح ، وانتظر بقية جينه هناك فلما اكتمل الجيش سار إلى اليامة ، وكان البطاح ، وانتظر بقية جينه هناك فلما اكتمل الجيش سار إلى اليامة ، وكان على الأنصار شابت بين رجل منها ، وعندما اقترب خالد من ثنية اليامة ، وجد جماعة من بني حنيفة رجل منها ، وعندما اقترب خالد من ثنية اليامة ، وجد جماعة من بني حنيفة كانوا قد عادوا من طلب ثار لجم في بني عامر ، وكانت تلك الجاعة تضم

مجاعة بن مرارة وعدداً من بني حنيفة ، وقد أخذوا أسرى إلى خالد ، فسألهم عن أمرهم فأخبروه بأنهم رجعوا من بلاد بني عامر لأنهم خرجوا يطلبون ثاراً . وقد أمر خالد بضرب أعناقهم وأبق بجاعة مقيداً في الحديد . وقد تهيا خالد للقتال فجعل على المقدمة خالد بن فلان المخزومي ، وجعل على المجنبين زيداً وأبا حذيفة ، وقد واصل خالد سيره عن طريق ثنبة الأحيسي ، ثم سار في وادي حنيفة حتى وصل عقرباء ، فاختار ضفة الوادي الجنوبية وعسكر هناك ، أما مسيلمة فقد جمع جيشه في عقرباء ، وقد خرج إليها لأنها تقع في طريق خالد الذي سيسلكه إلى اليمامة ، ولأن مسيلمة يملك بستاناً عصيناً في عقرباء فرأى أن الخروج إلى خالد ولقائه في الطرف الشالي من اليمامة أجود من البقاء داخل حصون اليمامة .

استعد الجيشان، جيش خالد في الضفة الجنوبية لوادي حنيفة، وجيش مسيلمة في الضفة الشيالية لوادي حنيفة، وكان مسيلمة قد جعل على مجنبتيه المحكم بن الطفيل والرجال؛ والرجال هذا هو الرجال بن عنفوة، وكان قد أسلم وقرأ القرآن وتفقه من الدين، فأرسله النبي صلى الله عليه وسلم معلماً لأهل اليمامة لأنه من بني حنيفة، فلما وصل اليمامة شهد لمسيلمة بأنه قد أشرك مع النبي في الرسالة، فعظم أمر (الرجال) وأصبح سنداً لمسيلمة في كل ما بقول، والأعظم من ذلك أنه يؤذن ويشهد أن محمداً رسول الله ولكنه يشرك معه مسيلمة.

وعندما وصل جيش خالد بن الوليد إلى عقرباء ظن المسلمون في جيش خالد أن (الرجال) سيكون في استقبالهم ليخبرهم بأسرار عدوهم، ففوجنوا

(بالرجال) يتقدم صفوف مسيلمة . وقد حمل راية المهاجرين سسالم مسولى أبي حديقة ، وحمل راية الأنصار ثابت بن قيس بن شماس ، وكانت المسافة التي نفصل جيش خالد عن جيش مسيلمة هي الواد فقط ، فكل من الجيشين يراقب الآخر ، ويرى ما يعمل بدليل أن خالد بن الوليد عندما رأى سيوف جيش مسيلمة تلمع في الشمس قال لجنده : «أبشروا فقد كفاكهم الله ، لقد دب النزاع بينهم ، وكان مجاعة خلفه فقال : كلا هذه الهندوانية بعرضونها للشمس لتلين لهم في الحرب . وكان عدد جيش مسيلمة أربعبن الف مقاتل .

#### القتىال خارج الحديقة

استعد الجيشان للقتال، وكان الجو مكفهرأ والغبار يعلو الرؤوس وريح الجنوب تعصف بالعائم، ولكن المسلمين يعلمون أن هول الحرب أعظم فلم يأبهوا بما أحاط بهم، وبدأت المعركة، وامتدت الاشتباكات على ضفة وادي حنيفة الشيالية، وفي المناطق المحيطة بحديقة مسيلمة، واشتدت وطأة القنال على المسلمين وأخذ بعضهم يتقهقر نحو المعسكر، وقد رجحت كفية ابن حنيفة ونزلوا إلى الوادي ثم نفذوا إلى معسكر خالد بن الوليد، وكان خالد داخل القسطاط، فلما رأى اندفاع بني حنيفة داخل الفسطاط خرج منه وتركه، وقد أحاط الناس بمجاعة الأسير وبأم تميم زوجة خالد، فهم الناس بقتل أم تميم أحاط الناس بمجاعة وقال أنا لها جار فنعمت الحرة عليكم يا رجال، وقد مرق بنو حنيفة فسطاط خالد بسيوفهم، وعندما دخل بنو حنيفة معسكر المسلمين وعاثوا

فساداً في امتعتهم كثر الهرج واللوم، فدار كلام بين خالد وأبي حذيفة وزيد بن الخطاب غضب على أثره زيد وقال: لا والله لا أتكلم اليوم حتى نهزمهم أو التى الله فأكلمه بحجتي، ثم اتجه إلى الناس وقبال: عضوا على أضراسكم أيها الناس واضربوا في عدوكم وامضوا قدماً (١٣).

أخذ زيد يذود الكفار عن معسكر المسلمين حتى نزل الوادي واجتازه واخذ يصعد ضفة الوادي الشهالية عن طريق شعب صغير محاذ لغرب الحديقة عرف فيا بعد بـ (شُغَيِّب الدم) لكثرة ما سال فيه سن الدماء، وتكلم في هذا الموقف ثابت بن قيس فقال: بشمها عودتم أنفسكم يا معشر المسلمين، اللهم إني أبرأ إليك مما يعبد هؤلاء \_ يعني أهل اليمامة \_ وأبرأ إليك مما يصنع هؤلاء \_ يعني المسلمين: أنتم حزب الله وهم أحزاب الشيطان، والعزة لله ولرسوله ولأحزابه أروني كما أريكم، وقد استمر ثابت في قتاله حتى قتل، وقد كثر القتل من المسلمين، واشتد القتال، ولم يلق المسلمون حرباً قط من حرب العرب مثل ذلك اليوم (١٣).

طالت المعركة ولم يحرز المسلمون تقدماً ملموساً ، وكثرت الإنساعات بمان المهاجرين والأنصار جبّنوا أهل البوادي ، وادعى أهل القرى بمانهم أقدر على حرب أهل القرى ، وعندما كثر الكلام في هذا الموضوع ، انحاز كل فريق من المسلمين إلى ناحية من المعركة ليُركى من أين يكون الخلل واختراق الصفوف ، وثبت كل فرق مخافة أن ينفذ الأعداء من جهتهم ، ولسللك كثر القتل في المهاجرين والأنصار وسقط في المعركة منات عمن يحفظون القرآن أو بضعه ، وفي هذه الأثناء وبينا كانت الحرب سجالا ، تارة ترجح كفة المسلمين وتارة ترجح



للرج الذي بمثل ركناً من أركان سور

للا شعبب الدم غرب الحديثة وهـ الآن غرب بلدة الجبيلة الـ في فـامت في الجـرة الغربي من الحديثة وفير زيد بن الخطاب في



كفة الكافرين، برز خالد بن الوليد وانتمى وقال: أنا ابن الوليد العود أنا ابن عامر وزيد! ودعا إلى البراز فجعل لا يبرز له أحد إلا قتله وهو يرتجز:

# أنا ابن أشياخ وسيفي السخت أعظم شيء حين يأتيك النفت

وعندما شد المسلمون على بني حنيفة ظهر الخلل في صفوف المشركين وانحازوا إلى حديقة مسبلمة واغلفوا الباب، فعزم المسلمون على اقتحامها، ونادى البراء بن مالك \_ أخو أنس بن مالك \_ فئة من المسلمين وطلب منهم أن بحملوه ويلقوه على الكفار في الحديقة من فوق السور فحملوه وألقوه فقاتل المشركين حتى نفذ إلى باب الحديقة نفتحه للمسلمين فاقتحموا الحديقة على بني حنيفة، وكان مسيلمة في الحديقة، وبينا القتال على أشده داخل الحديقة إذا بوحثي مولى جبير بن مطعم يدفع حربته إلى مسيلمة فبرديه قتبلاً، وفي هذه الاثناء بجهز عليه رجل من الانصار بسبفه. ووحشي هذا هو الذي قتل مسيلمة انهزم بنو حنيفة، وكانت تلك المعركة شديدة الوظأة على المنتصر والمنهزم، فقد قتل فيها من الطرفين خلق كثير؛ فقد قتل من المهاجرين والانصار ثلاثمائة وستون ومن غير أهل المدينة ستائة، وسقط في المعركة أحلام معروفون من المهاجرين والانصار، أما خسائر بني حنيفة فكانت سبعة آلاف خارج الحديقة، وسبعة آلاف داخل الحدية.

وعندما أخبر خالد بن الوليد بانتهاء القتال أخذ اسيره مجاعة وجعل يتفقد القتلى ، وطلب من مجاعة أن يعرفه بمسيلمة ، فمر خالد برجل وسيم وهو محكم ابن الطفيل وسأل مجاعة : هذا محكم البحامة ، ثم دخل خالد الحديقة فقلب القتلى لمجاعة ليعرفه على مسيلمة ، فإذا بنظر مجاعة يقع على قتيل أصبفر أخينس ، فقال : هذا صاحبكم ، فقال خالد : هذا صاحبكم الذي فعل بكم ما فعل ، فقال مجاعة : قد كان ذلك يا خالد .

#### صلح خالبد مع أهبل المسامة

بعد قتل مسيلمة قال عبد الله بن عمر وعبد الرحمن بن أبي بكر لخالد: ارتحل بنا وبالناس فانزل على الحصون ، فقال خالد: سوف أبث الخيول فألقط من ليس قي الحصون ثم ارى رأيي ، وعندها فرغ خالد من نتبع من هوب من المعركة ، هم بالرحيل للنزول على الحصون ، فقال له مجاعة إنه والله ما جاء إليك إلا سرعان الناس ، وإن الحصون مليئة بالرجال فإن رأيت أن أذهب البهم واستشيرهم في الصلح فعلت .

وكان خالد قد فقد اكثر من ألف وماثتي رجل من الصحابة والتابعين ، ويريد أن يعود بهذا النصر ويخشى من انتكاسة جديدة ، فوافق على الصلح ، وأطلن سراح مجاعة ليفاوض قومه في الصلح ، ففهب مجاعة إلى قومه وأسر النساء بلبس الحديد ونقض شعورهن ، وأن يشرفسن في أعلى الحصون ، فخرجت النساء من الحصون وأشرفن ، وذهب مجاعة إلى خالد فقال : لقد أبى قومي ، وأنت تراهم الأن في أعلى الحصون بعبرون عن المعارضة ، ولكنني ساحاول إرغامهم على الصلح .

عندما رأى خالد كثرة الرجال في الحصون ، مال إلى الصلح وكتب إلى عامة وثيقة بذلك : «هذا ما قاضى عليه خالد بن الوليد مجاعة بن مرارة وسلمة بن عمير وفلاناً وفلاناً قاضاهم على الصفراء

والبيضاء ونصف السبي والحلقة والكراع وحائط من كل قرية ومزرعة ، على أن يسلموا ثم أنتم آمنون بأمان الله ولكم ذمة خالد ابن الوليد وذمة أبي بكر خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم وذمة المسلمين على الوفاء ء (١١) . وبعد رجوع جيش خالد إلى المدينة التق عمر بن الخطاب بابنه عبد الله فقال له : ما جاء بك وقد هلك زيد ؟ ألا واريت وجهك عني ! فقال : سأل الله الشهادة فأعطيها وجهدت أن تساق إلي فلم أعطها (١٠٠) .

وند قال ضرار بن الأزور في موقعة الهامة:

ولو سنلت عنا جنوب لأخبرت

عشية سالت عقرباء وملهم وسال بفرع الواد حتى ترقرقت

حجارته فيها من القوم بالدم

عشية لا تغني السرماح مسكانها

ولا النبـل إلا المشرفي المصمم فإن تبتغـي الـكفار غـير مليحـة

جنوب فإني تابع الدين مسلم أجاهد إذ كان الجهاد غنيمــة ولله الحلم العلم العلم العلم العلم العلم العلم (١٦)

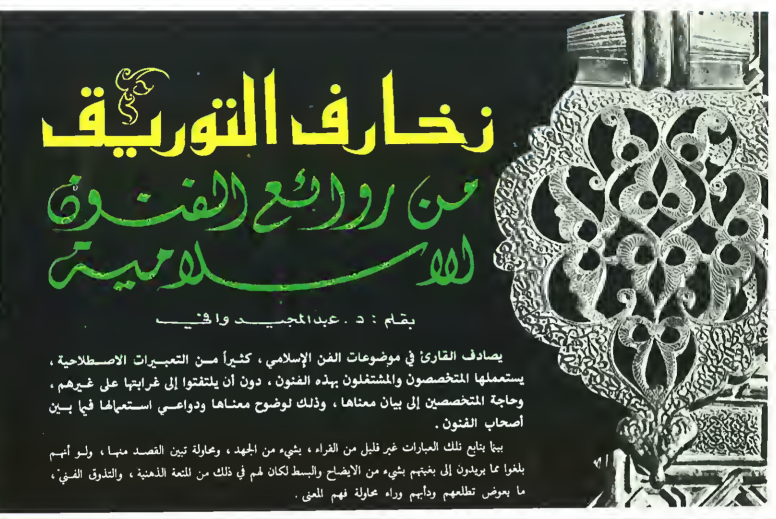
#### المراجع

١ ــ تاريخ الطبري، الجزء الثالث، تحقيق محمد أبو الفضل إسراهيم، طبيع دار المسارف

- ٢ ــ السيرة النبوية، جزه ٤، شرح محيمي الدين عبد الحميد، دار الفكر.
- ٣ ـــ آثار البلاد وأخبار العباد، لزكريا بن محمد بن محمود القزويني، دار صادر.
  - ٤ ــ معجم البلدان لياقوت الحموي، ج ٤، ٥.
- و للعرب للغدة األصفهائي، تحقيق حمد الجاسر والدكتور صالح العلى.
  - ٦ \_ الأغاني لأبي القرح الأصفهاني، ج١٥، طبعة دار الكتب.

#### الهوامش

- (١) آثار البلاد وأخبار العباد، ص ١٣١.
  - (٢) معجم البلدان ٥/٤٤٢.
    - (٣) بلاد العرب ٣٥٧ ـ
  - (٤) السيرة التبوية ٢٤٤/٤.
- (٥) السيرة النبوبة ١٤٥/٤، وتاريخ الطبيري ٢٨٤/٣.
  - (٢) السيرة النبوية ٤/٢٧٢.
  - (٧) آثار البلاد رأخبار العباد، ص ١٣٥.
    - (٨) تاريخ الطيري ٢٨١/٣ .
      - (٩) الأغاني ٢٠٢/١٥.
    - (١٠) المصدر السابق ٢٩٨/٠.
      - (۱۱) الطبري ۲۸۰/۳. (۱۲) الطبري ۲۹۱/۳.
      - (١٣) المصدر السابق ٢٨٩.
        - (۱٤) الطبري ۲۹۸/۳.
      - (١٥) المصدر السابق ٢٩٢.
    - (١٦) معجم البلدان ١٣٥/٤.



★ مطوقة ياب جامع أشهبلمة وحدة متكاملة من زخارف النوريق حنى النص الكتابي على المطرقة أخذ طابع النوريق 🖈

ولفظة والتوريق، واحدة من هذه العبارات الاصطلاحية ، نداولها المستغلون بفنون الإسلام ـ حرفة أو دراسة أو تاريخاً ـ من العرب والمسلمين ، وكذلك من المستعربين أو المستشرقين ، بين أقصى يقعة شوهد عليها مثال من فنون المسلمين شرفاً ، وأقصى مكان في متاحف الغرب الأوروبي والأميريكي ، التي عنيت باقتناء الأمثلة العديدة ، والمجموعات الواسعة من نماذج الفن الإسلامي المختلفة ، ابتداء من أصغر التحف المعدنية أو الحشبية ، إلى قطع النسيج والسجاد ، وشقف الحزف والأوافي الزجاجية ، أو مصنوعات الذهب والفضة ، إلى أكبر الأمثلة المهارية ، من حجارة وعقدود ـ أقدواس البناء الحاملة للسقوف ـ ونوافذ العمائر من أشغال التشبيك الجصية . . الخ

#### ما التوريق

وكلمة «التوريق» لا تعني \_ كها يبدو للوهلة الأولى في فهم بعض القراء \_ استعهال الورق في صناعة أو صياغة بعض من هذه المصنوعات الفنية أو تلك، أو احاطتها بالأوراق.

وإنما تعني عنصراً معيناً ، من عناصر التشغيل والـزخرفة والتشكيل النباني انتشر استعهاله ، في شغل مساحات أو أجزاء

من العمائر وأدوات الحياة اليومية في العصور الإسلامية المتتابعة .

وأجاد ايقاعه وتوزيعه كل مشتغل بفرع من فروع المسناعات والفنون، سواء أكان صانعاً دقيقاً يستعمل في مساحة محدودة كقلامة ظفر أو مقدار راحة اليد من المعدن المنقوش، أو الورق المزوق، أو أحجاراً أو رخاماً أو تجاراً، يتناولون الواجهات المعارية، أو الأعمدة، أو الأبواب بالزخارف المدقوقة أو الحفورة أو في النوافذ الخشبية والمنابر والكراسي، وما إلى ذلك.

مذا العنصر عباده الزخارف المشكلة من أوراق النبات الختلفة والنهور، باساليب متعددة من الإفراد والمزاوجة، والتقابل والتقاطع والتعانق، مع تحوير في اشكال هذه الأوراق والزهور، قد يصل إلى حد الإغراف في التجريد بعيداً عن شكلها الأصلي، أو مقاربة بين حركات الأوراق على فروعها أو اغصانها، كما لو كانت غضة نضرة في حديقة أو بستان.

ولم يقتصر ذلك على نوع معين من النبـات ، كما شـغلت مسطحات -صغرت أو كبرت أباً كان مكانها من وحدات الفن الإسلامي .

#### انتشار فن التوريق

كيف دخلت زخارف التوريق حقل الفنون الإسلامية ، وكيف أخذت

عِلة القيصل العدد (٤٢) ص ١١٣

بروعتها نقاد الفنون المعاصرين والغابرين على حد سواء ، وكيف صارت من الأهمية \_ رغم اندثار عهود نشأتها \_ حتى اندفع الفنانون المحدثون إلى احتذاثها كمذهب ريق شيق من مذاهب الفن المعاصر ، ينسب إلى الفن الإسلامي أو العربي كما يتهافت على اقتناء روائعه مفتونوا الغربيين ، تماماً كما كان يفعل أجدادهم في البندقية وإنجلترا وفرنسا أيام النهضة الإسلامية التي حركت برونقها وعمقها النهضة الأوروبية ؟

يعود بنا الحديث إلى انتشار عقيدة الإسلام ومنهاجه في القرن الهجري الأول ، حيث زحفت مبادئه وسبقت جموعه الفائحة ، وفي أقل من قرن ، كان سلطانه يهيمن على مسواطن حضارات غابرة ، رسخت أقدامها ، في تاريخ الحضارات ، فنا وعلياً وعارة ، حكم بلاد الفرس ، وفن الفرس رحب باهر ، واجتاح ولايات بيزنطة غرباً في سورية ومصر والشهال الإفريق ، وقد كانت فنون بيزنطة منفردة النهج في سورية ، ولكنها تسزاحت في مصر مسع الفسن المصري القبسطي والفرعوني ، وفي الشهال الإفريق ، وأجهت بقابا الفنون الفينيقية والإفريقية البدائية .

وما كان الإسلام وعقيدته في أول انتشار نوره ، إلا هادياً معلماً ، غرج النامر من الظلمات إلى النور ، يحرر الشعوب من عبادة أفراد البشر إلى عبادة خالق البشر ، وبادئ كل شيء ، يمحو الاستغلال ويحطم الأغلال .

فلم يكن الفن الذاهب أو الفن القادم هدفاً له ، إلا أنه كان صاحب موقف صريح مع لون من ألوان الفن يحمل صورة من التعبد بالفن لغير الله جل وعلا ، حيث كان تحطيم هذا الفن المشرك بالله هدفاً من أهداف الإسلام .

وحسبنا ما فعله رسول الله صلى الله عليه وسلم ، يـوم الفتـح ، من تحطيم الأصنام حول الكعبة ، وبحو مـا كان بـداخلها مـن صـور ، ثم إرساله البعوث لتحطيم أصنام القبائل في أرجاء البادية .

إلا أن المجتمع الإسلامي النامي، واجه في البلاد التي دانت للإسلام وحكمه ميراثاً من الفنون والحضارات تعودها أصحاب الأرض قبل دخول الإسلام، ولم يجد المسلمون بأساً في أن يأخذوا بحظ منها، كذلك من دان بالإسلام من أهل البلاد الأصليين، خاصة إذا كان هذا الحظ الـذي ارتضوه لا يعارض أو يتعارض مع أصل من أصول الإسلام الحنيف.

وانتقل هذا الحظ الذي اخذوا به معهم ، إلى أنحاء الدولة الواسعة ، الى عاصمة المسلمين الأولى في المدينة المنبورة ، ثم إلى السكوفة المسلمرة ودمشق والقيروان والفسطاط ، ذهاباً وإياباً ، وكان من نتيجة ذلك أن صبغت الحياة في المجتمع الإسلامي العريض – ولما تمض المائة الأولى من الهجرة – بقدر محدود من الاستمتاع الفني – أول الأمر – ثم أخذ في الاستقرار والاتساع ، مع نشأة الأسس الفنية التي أصبحت فها بعد عريقة ، تنسب إلى جديد من الحضارات البشرية ، انطبعت بطابعها عقيدة وأصالة ودقة ورقة ، ودانت لولاء واحد بعد أن كانت تنتمي إلى منابع مختلفة .

ولعل عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه ، قد خاف مثـل هـذه

الانعكاسات الحضارية وتأثيرها على بساطة المجتمع المدني الأول، فنب مؤكداً \_ عندما أعاد تعمير المسجد النبوي \_ وقال لمن كلفة بهذا العمل: ولا تصفر ولا تحمر، حتى لا تفتن الناس عن الخشوع في الصلاة».

والمعروف أن عمر رضي الله عنه ، أعاد بناء المسجد النبوي (۱، ) بالحجارة والجص ، بدلا من اللبن ، وجعل عمده من خشب منحور بدلا من جذوع النخل ، وإن لم يغير في التخطيط الذي استنه رسول الله صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله .

وما فعله عمر رضي الله تعالى عنه ، لم يلتزم به عثمان رضي الله تعالى عنه وكلاهما صاحب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، شهد معه المواقع ، كما شهد بالجنة لكل منها \_ وذلك عندما كلف زيد بن ثابت رضي الله عنه \_ كاتب الوحي وجامع القرآن على عهد أبي بكر ، ثم أحد الذين كتبوا مصاحف الأمصار والمصحف الإمام على عهد عثمان رضى الله عنها \_ بالإشراف على المسجد النبوي وتوسعته .

فقد أجمع الرواة على أن عهارة ابن عفان بإشراف زيد بن ثابت رضي الله عنها دخلت فيها الحجارة المنقوشة والقصة «الجص»، في الجدران والاعمدة التي حلت محل أعمدة الخشب في حمل السقف، وكذلك السقف المزين بالذهب (٢).

وهكذا رأينا التأثيرات الفنية قدمت بنفسها إلى المدينة \_ المجتمع الإسلامي الأول \_ ولما ينقض عهد الخلفاء الراشدين .

وكان التوريق عنصراً من عناصر هذه التأثيرات الفنية الوافدة ، ضمن تأثيرات أخرى ، وكان العمال الذين قاموا بهذه التجديدات من مسلمي الإفاق ، خبراء في هذه الفنون ، وأولوها جيالًا بعد جيل ، ذوي حس مرهف أعانهم على تعديل استعمالاتهم \_ بعد اعتناقهم الإسلام \_ للعناصر الفنية بما لا يجرح صريح العقيدة الإسلامية ولا مضمونها ، وهي التي ترفض تجسيم المعبودات ، واقتعال التهويل في أجواء المعابد .

وإذا كانت زخارف التوريق قد عرفت في فنون ما قبل الإسلام بأشكال مختلفة ، فإنها به بشهادة غمير المسلمين من دارسي الفنون ومؤرخيها (<sup>۳)</sup> قد اتخذت بعد انتشارها بين فنون المسلمين سمناً آخر ، أساسه التنويع ، والتتابع ، والتحوير خلال انتشار الدعوة الإسلامية .

ولا شك انها بدأت أول الأمر قريبة من أشكالها في الطبيعة ، كطبيعة الأساليب السابقة في الاستعبال ، لكنها بدأت في التغير عن أصولها ، مع احتفاظها بعنصر التعبير الجالي ، وكان التحوير في الشكل الأصلي وسيلة إلى الوصول إلى ذلك التعبير المتفرد دون سبق .

كها أنها بدأت أول الأمر مناثلة ثم تنوعت ، وبدأت مفردة ثم تتابعت مستكملة بذلك أبعاد الأسلوب الثلاثة ، مشتركة حيناً ، وينفرد التتابع بالتعبير أحياناً ، كها قد ينفرد التنوع أو التحوير .

وورقة النبات قد تستعمل وحدها ، متصلة بفرع ، أو مع ورقة لنبات آخر بالتبادل لتوقيع التوازن الموسيقي بالتفرع من خطوط ذلك الفرع ، أو من فرعين متعانقين ، مستمرة في تغطية افريز محمدود ، أو مساحة واسعة ، دون أن يمل الناظر إلى هذا التتابع أو التعانق أو التقاطع أو



★ جزء من طراز كتابات قصر الحمراء من شعر ابن زمرك ونلاحظ الخلف؛ المورقة بأوراق نقشت باسم الله € التوريق المسبح؛ ★

التقابل.

كأني بهذه الوريقات ، بعد أن أخدت سمتها على الجدران أو الأخساب أو سطوح الأواني ، أو أطراف النياب أو حواشي صحائف الكتب ، إلا ترديد المسبحين وأصواتهم مترغة باسماء الله الحسنى ، في تبادل صوتي بين الهمس الخافت والرنين الواضح ، رفيعاً ذا جرس مطرب مرة ، غليظاً ذا تردد عريض أخرى كلما رتال المسبحون ، متجاورين أو متقابلين ، متأملين فيا يرددون ، مغرقين في بحر التجرد المحفوف بالسمو الخالص الذي أسبغته عليهم أسماء العلى القدير .

تجرد الله تعالى عن المثال وتعالى بنفسه ، فهو العلي القدير ﴿ الملك المقدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر سيحان الله عيا يشركون ﴾ .

﴿ هو الله الخالق البارئ المصور له الأسماء الحسنى يسبح له ما في السموات والأرض وهو العزيز الحكيم ﴾ .

## عناضر فن التوريق

لقد كانت ورقة العنب مئلاً \_ ذات الشعب الخمس ، عنصراً استعمله المصريون والسوريون ، قبل العصر الإسلامي ، فلما تطور الجتمع بالدعوة الإسلامية وصبغته فطرة العقيدة النبايضة ، فطرة الله التي فطر الناس عليها ، ارتاحت يد الفنان في تنسيقها عبر رسومه وتخطيطاته ، ه فخرجت من جمودها وجفافها ، وخلعت رداءها التقليدي ، وكأنها القيت في مهب الربح فانفتحت مرة وانكشت أخرى وهشت أحياناً ، وانثقبت أخرى ، واعتدلت أو انعرفت أو انشقت أو انبسطت واستوت أطرافها أو تضرست ، وأصبحت في بعض أشكاها نسيجاً من صنع الخيال كالخيوط المتصلة أو الخروم الملتصقة ه (4) .

لم يكن هذا هو حظ ورقة العنب وحدها ، بل شاركتها فيه ورقة الصنوير ، أو أوراق الكافور أو الصفصاف ، ذوات السمت المستطيل والأطراف الرعمة المدبية ، تبدو أول الأمر مستقيمة ، ثم تنساب

أطرافها في التفاف ، حتى تعود مــــلامسة أصـــلها ، تعـــانقه أحيـــاناً أو تقاطعه ، مكونة أشكالا قلبية أو نجمية في تناسق يطرد أو تقابل ينفرد .

وهكذا بدت تشكيلات بديعة ، بعدت أصلاً وفرعاً عن استعمالات الفنون السابقة ، وتغالى فنانو المسلمين في التنوع والتعدد ، بقصد التطريب في الشكل ، مغالاة تنم عن سعة الخيال ورحابة الأفق ، مما ينقل الفنان من مرحلة الإغراق في الحس إلى السمو في التأمل ، وبلوغ درجة عالية في التصوف تدبراً في عظم صنعة الله بوَرقة من أوراق النبات ، تقود العبد المتدبر إلى عظمة الخالق وعظمة الملك ، فيقود تدبره إلى غرق حالم في خضم الملكوت الواسع .

ذلك هو السمت والسمة التي ميزت الفن الإسلامي التي بهرت نقاد الفنون ومؤرخيها ، وأفحمت الحاقدين اللين أصروا على وصم فنون المسلمين بالنقل والتقليد ، فعادوا واعترفوا له بالانفراد والجدة والتنوع .

#### أنواع التوريق

ولم غض المائة الأولى من العصر الإسلامي، حتى كان المسلمون عامتهم لا مثقفوهم فقط، فالإسلام وحدة فكرية وثقافة عملية كاملة الأبعاد والأعباق - آخذين بأسباب البحث في كل تراث سابق للحضارات البشرية يعرضونه على أصول عقيدتهم، فا استقام معهم أخذوا به، وما تعارض عدلوا عنه، أو عدلوا به إلى السمت السوي من الفهم الإسلامي المستقيم.

وبنفس الحس المرهف، والتحقيق الصادق، انتشرت اساليب التعامل الفني مع وحدات التوريق، من حدود السند والبنغال إلى شاطئ الأطلسي شرقاً وغرباً ومن جبال القرغيز شمالا إلى شواطئ البحر العربي والحيط الهندي جنوباً.

وساعد اتساع الدولة ، حرية الانتقال بين ربوعها ، في سرعة انتقـال

المعارف والعلوم بين أقصاها وأدناها كها ساعد على انتشار تقاليد الفنون وأساليبها ، كها كان شغف الحكام والولاة ووجوه الأمة ، يدفعهم إلى استضافة عالم ، أو اقتناء مؤلف ظهر في المشرق أو المغرب ، كها كانوا يُسعى إليهم بطرائف الفنون وغرائبها ، أو يسعون في طلب صانع مبدع ليخصهم بروائعه وبدائع صنعته .

وقد تنوعت أساليب التوريق في المشرق، وأبدع أهل المغرب الإسلامي فيا نقلوه معهم عن أهل المشرق، فأصبح الناظر إلى وحدة تشكيلية لا تخطئ نسبتها إلى الفن الإسلامي شرقية أو غربية، وذلك من حقيقة أساسية، أن وحدة العقيدة كانت عاملًا في وحدة الثقافة، وأساساً لوحدة الفنون.

#### طريقة المغرب، وطريقة المشرق

لكن على الباحث والدارس أن يدرك دقيق الفرق بين طريقة المخربي او المشرقي، وكثيراً ما حار القوم في ذلك لشدة التقارب والتنافس بين أهل تلك الفنون.

فكانت تشكيلات التوريق أول أمرها في سورية ومصر وما وراء النهر، مستقلة بفراغها الذي تشغله فيا يصنع الخفارون على الحجارة أو الاخشاب، كل مجاول أن يثبت ليونة مادة صناعته في يده، فابتكروا الحفر العميق أول الأمر ثم بدأ الحفر الماثل في الظهور، ثم لعبت مستويات الحفر في يد الرخام والنجار بالمادة الصلبة، حتى قاربت الأوراق الحفورة ليونتها على الفروع والأغصان في نهاية العصر الفاطمي في مصر، وعصر بني أمية الأندلسي \_ الذي عاصر الدولة الفاطمية ونافسها حضارة وفناً وعلى \_ بينا تناقلت أساليب التشكيل في شمال إفريقية خصائص مصرية وسورية فترة، وأندلسية فترة أخرى.

وانتقلت عدوى التسوريق ، إلى السوراقين والمزوقين ، اصحاب صناعة الكتاب واستنساخ الكتب ، وبدلا من إزميل الرخام وأداة النجار في حضرهما ، قامت ريشة المزوق وقسلم الخطاط ، بتوزيع فروع التوريق على مسطحات الورق ، إطارات وأفاريز حول النصوص ، أو مساحات منبسطة حول العناوين وأوائل الفصول .

ومدادهم اللازورد، وماء الذهب، ورواتع الألوان، بل قلدهم حفارو المعادن، نقشاً وتلبيساً وتكفيتاً بالذهب والفضة على النحاس أحمره وأصفره، فلم يقصروا عن شأو إخوانهم الحجارين والرخامين والنجارين والوراقين إبداعاً وتصنيفاً، يبدعونها في أباريق الوضوء والشرب، وشماعد الضوء وثرياته.

ولا يلبث الرخامون والنجارون والحجارون ، أن تصيبهم عدوى التلوين من مزخرفي الكتب ، فنرى الجدران والسقوف قد اكتست بالألوان بهاء على بهاء .

كل ذلك وعنصر التوريق لا يكل عن التطور والتحور، بما يقتضيه المقام أو المكان، حتى تجاورت وتحاورت أساليب الصانع في مناظرات فنية



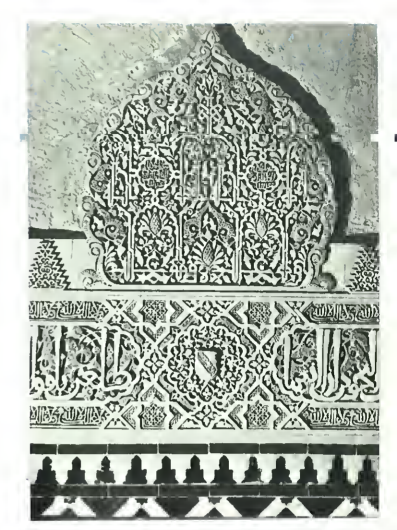
★ دولا غالب إلا الله ، بين الطبقات المتعددة لمستويات الحضر الجمعي في أرونة الحمراء ★

فريدة على صعيد العيارات والتحف والمنابر والأبواب والطرائف.

وفي مراحل لاحقة من القرنين الخامس والسادس الهجريين ، أصبحت زخارف التوريق عنصراً أساسياً في واجهات العمارة وأبواب القصور والمساجد الجامعة ، وتكني نظرة إلى باب المسجد الجامع بقرطبة ، وجامع إشبيلية في قلب إسبانيا ، أو أبواب المدارس والمساجد المملوكية في القاهرة ، لنرى روعة صناعة الحشوات النحاسية ، بين سباكة ونشر وقطع ونقش وتشكيل الزخارف التوريقية المسطحة أو المستديرة النهايات كأنما هي فروع وأغصان دقت ورقت على أشجارها .

ولعل أبواب السلطان حسن ٧٦٤هـ - ١٣٦٣م، بما تحتوي على تلبيسات الذهب الدقيقة الايقاع والتشغيل، لخير دليل على سيطرة زخارف التوريق على أشغال النحاس في الأبواب والنوافذ، وانتشارها في كثير من أبواب ونوافذ العصر المملوكي.

ولن ننسى روائع ترابيع الخزف الملون ، التي تغطي واجهات مساجد آسيا الوسطى وقبابها ومآذنها ومشاهد إيران والعراق ، تشغل مسطحاتها تشكيلات التوريق الملون بين الأزرق والأحسر والأخضر والذهبي ، في تناسق بديع متتابع ، بل إن عناصر التوريق في مساحات كبيرة من الخزف الأزرق ، في بعض المساجد في إيران وتركيا ومصر ،



 اولا غالب إلا الله اكتبت بالكرفي المضفر بيين خلفيات النوريق ا وتحتها تهاية بيت من أبيات ابن زموك وبداية بيت آخير كتبا على خلفية مورفة \*

جعلت الزوار غذه البلاد يسألون عن « المسجد الأزرق » وذلك لاشتهار مساجد بعينها بهذا الاسم ، وذلك كمسجد الشاه عباس بأصبهان ، ٩ / ١٠ هـ ١٠ / ١ م ، ومسجد السلطان أحمد في استنبول ١١ هـ - ١٠٦٧ م ، ومسجد إبراهيم آغا مستحفظان بالقاهرة \_ ١٠٦٢ هـ \_ ١٦٥٢ م .

ولعل أطرف صناعات التوريق النحاسية ، بالمتحف الإسلامي بالقاهرة ، باب مصفح بالنحاس ، قوامه زخارف التشبيك المورق ، حاول صانعه أن يظهر براعته الابتكارية ، فانفرد بأسلوب جديد تحولت فيه أوراق النبات المتشابك مع الفروع والأغصان ، وتحورت إلى حيوانات في أوضاع مختلفة ، كأنها أوراق الشجر على أغصانها وفروعها متقاطعة أو متعانقة ، صنع ذلك الباب باسم الأمير المملوكي ستقر الطويل .

وهكذا صارت عناصر التوريق أساساً تشكيلياً في توزيعات الفنرن وتنوعاتها ، وأصبح لزاماً على كل فنان اتجه إلى نوع أو فرع من الصناعات الفنية أن يجيد التوريق أولا ، كمقدمة لتوقيعه على التحف والسطرف بالآلات والوسائل الختلفة .

فاقتبسه ونقل عناصره ، وقلدهم من بعد خزاف أو صانع نحاس في همعدان أو ثريا من ثريات الضوء الضحمة ، أو مكفتاً بالدهب والفضة .

#### \* \* \*

وإذا كانت رحلة التوريق تطول عبر القرون ، بين مشرق العالم الإسلامي ومغربه ، فإن أروع ما نراه من هذا التوريق ، سمواً وتصوفاً ، تعبداً وذكراً ، توريقات الزخارف في قصور الحمراء \_ غرناطة الاندلس \_ حيث برع فنان الزخارف الجصية في أن يشكل الأوراق بتوقيعات دقيقة التوزيع ، قوامها اسم الله الأعظم ، متقابلة ومسلسلة تسلسل التسبيح في أعقاب الصلوات ، وعلى ألسنة القائمين الذاكرين ، فأينها انتقلت عيون الناظر وراء تسلسل التشكيل التوريق ، تابعت اسم الله رؤية وتلاوة وتسبيحاً بالجمال الذي أضاءه اسم الله وزانه على سطوح الأوراق حفراً وإبرازاً .



كل ذلك كان عندما استقل التوريق بالتشكيل واشخال مساحات غنلف اتساعاً أو ضيقاً على مسطحات العارة أو صفحات الورق، أو أبدان الأدوات المعدنية أو الخشبية أو الخزفية، لكن العظمة التي تبلغ حد الإعجاز تتجلى في الجمع بين عنصر التوريق وعنصر آخر من عناصر الفن الإسلامي، هو الكتابة كوفية الطراز أو جلية ثلثية أو نسخية متعددة الاساليب.

ولن أستطرد هنا في الحديث عن الكتابة وأساليبها وفنونها ، فـذلك وحده باب مستقل يشوق الباحث أو الصانع أو الصافغ على السواء .

وإنما حديثي عن التوريق عندما يكون موضعه في التشكيل الفني خلفية لعنصر الكتابة ، سواء أكان ذلك في العيارة أو الصحاف أو الصحاف والأواني ، يستمر متتابعاً خلف قواثم الكتابة أو كاساتها ، أو تفرعاً من أطرافها شاغلًا للفراغات بين القواثم الالفيات أو الملامات والكاسات استدارة الحروف النائمة كالباء والسين والصاد وأشباهها .

وذلك التزاوج أو التبادل السطحي بين العنصرين ، فين إسلامي عض تفرد به الفنانون المسلمون ابتداء من القيرن الشالث الهجيري حتى عصرنا هذا ، بل عنهم أخذه فنانو الغرب في توابع عصر نهضتهم فيا تبلا القرن الخامس عشر الميلادي ، وكان أكثر استعمالهم له في صفحات الخطوطات والمدونات الكنسية على وجه الخصوص قبل أن ينتشر بانتشار الطباعة في كثير من المطبوعات .

بينها هو في الفنون الإسلامية ، حيث سجلت آيات القرآن الكريم أو عبارات الدعاء والقاب الملك والسلطنة ، بـل وعبـارات المديــــــح وشــــعر الشعراء .

ولقد برز جهد الفنان المسلم وإبداعه حين خالف بين مستويات الكتابة ومستويات التوريق خطفيات أو تفريعات واشتهرت واجهات العيائر في ذلك الباب حفراً على الرخام أو الحجر ، أو تـرابيع الخـزف الملـون على

الجدران أو القباب والمنابر ، كما انتشر ذلك الأسلوب في طرازات الكتابة الجصية داخل القباب وايوانات المساجد وساحات القصور.

ولعل أبرز مثالين أسوقها لذلك الإبداع ، مثال علوكي : هـ و طراز سورة الفتح في مسجد \_أو مـدرسة \_ السلطان حسـن بـن الناصر بن محمد بن قلاوون بالقاهرة \_ ٨ هـ ١١ م .

ومثال أندلسي من العصر النصري \_بني نصر بن الأحمر حدو طراز من شعر الوزير الغرناطي محمد بن زمرك ، في ملح السلطان الغني بالله على جدران قاعات الحمراء \_ ٩ هـ ١٥ م .

• أما المثال الأول: فطراز طوله يقرب من ٤٠ متراً ، يسغل جدران رواق القبلة مبتدئاً بالصدر الأيمن لواجهة الإيوان ، ومنتهياً بالصدر الأيسر للإيوان بارتفاع ما يقارب المتر، وقوام ذلك الطراز آيات من سورة الفتح مبتدئاً بالاستعادة والبسملة ، منتهياً بالتصديق ، كتبت بالخط الكوفي المملوكي ، فريد في تشكيله ، عريض القوائم طويلها ، مستقيم الكاسات قليل الاستدارات ، محدود الفواصل بين الحروف افترشت خلفية من التوريق الرقيق المتابع في دوائر لا نهائية ، حتى ليظن المتنبع لتسلسله تحت الإيات ، أنه بدأ مع الاستعادة بالله من الشيطان ولم ينتمه إلا بانتهاء الآيات بالتصديق صعلق الله العظيم . .

وإذا كانت الحروف والكلمات تشكل السطح أو المستوى الأعلى ، فإن التوريق خلف الحروف ، يكون مستويين خلفها ، وتميز برشاقة الفروع واكتناز الأوراق ، وتنوعها بين المصمت والمفرغ والمخرم ، حستى أصبح التوريق \_ بل تشكيل الطراز كله \_ آية في رقة التقابل والتقاطع والانتشاء والانفراج .

وقد اشتهرت هذه الفترة من العصر المملوكي بهذا اللون من التوريق وخاصة العهائر التي أقيمت في عصر القلاوونيين \_ المنصور قلاوون حمله عمله من ابنه السلطان حسن بن محمله بن قلاوون ، وكانت كلها عهائر فارهة حوت الواناً من الفنون ، واقتبست كثيراً من العناصر المعهارية والفنية التي اشتهرت في ربوع الأندلس ، وأظهر هذه العناصر ، طرازات الجص المشغول بالتوريق ، وطرازات الكتابة النسخية أو الكوفية ذات الخلفيات المورقة ، وهكذا عدنا إلى حركة الفنون بين ربوع بلاد الإسلام .

● أما المثال الثاني: فلا تكاد تخلو منه ساحة من ساحات الحمراء أو قاعاته، قوامه أبيات من قصائد ابن زمرك في مدح سلاطين بني نصر \_ آخر حكام الأندلس عامة، وغرناطة خاصة \_ من ملوك المسلمين.

والكتابة كلها نسخية على خلفية مورقة بعرض ٦٠ سم تقريباً ، نسخ مغربي طويل القوائم لينها ، والتوريق من أوراق الصفصاف في انحناءات واستقامات حرة التشكيل ، حرة التعانق والإنفراد ، في سطوح أو مستويات ثلاثة تحت مستوى الكتابة حفرت على الجص في رقة ودقة وليونة بلغت حد الروعة .

وزاد من روعة التشكيل تصوف الفنان كها ذكرت آنفاً ، حين جعل سطوح أوراق الصفصاف ، مخرمة تخريماً فريداً في رقت ، قسوامه لفظ

الجلالة ، في تكرار وتتابع وانسياب بديع ، أبى الـزمان أن يقـربه بـالفناه وفيه اسم الله المتفرد بالبقاه يسبح ربه كل من رآه ، قراءة للفظ الجـلالة ، وتعبيراً عن الإعجاب بالنمط الفريد ، فهور بحق تـوريق مسبح ، يملك على كل ناظر إليه لبه ، وكان الفنان حين وقع ذلك التشكيل الفـني ، يـؤدب ابن زمرك فيقول له أنت تمجد سلاطين الخلـق الـزائل وأنا أمجـد العلي القدير .

ورغم هشاشة مادة الجص، فقد مرت على ذلك الإبداع أربعة قرون ونيف، ولن ننسى توالي الصيانة والـترميم، حيث صناعة السياحة في إسبانيا \_ ٣٠ مليون ساكن، و ٣٠ مليون سائح سنوياً \_ فهم يحلبون الذهب سائلاً من جيوب السائحين.

ويكمل ذلك المثال مجاورة ، أو مناوبة ، إطارات متفاوتة الأبعاد والأشكال تحوي العبارة الأندلسية المشهورة ولا غالب إلا الله ، شعار بني نصر وعبارة : « الحمد لله على نعمة الإسلام ، في تراكيب متشابكة من الكوفي المضفر أو النسخ المتطاول ، خلفياتها بسط التوريق المخرم تسبح أوراقه باسم الله العظيم .

## التوريق في العهد العثاني

وإذا كانت الخلافة العثمانية قد استورثت تراث الإسلام ، عنوة أو اختياراً ، فجمعت في حواضرها فنون المسلمين وصناعتهم ، فإن التوريق واصل رحلته ، وظل خلف كل جهد لفنان في كتاب مسن الجلدة إلى الجلدة كما يقول التعبير الدارج \_ أو في شوامخ المساجد التركية في أنحاء آسيا الوسطى ، وسورية ومصر وستظل مساجد استانبول نماذج عز وحضارة وتقوى وفن خالص ، اظهر ما فيه العردة بالتوريق إلى قريب من أوراق الشجر الطبيعية على أشجارها بعيداً عن التحوير ، مراوجة مع الموروث من أساليبه العريقة ، ولعل ترابيع الخرف الكوتاهي اظهر المئلة على ذلك المستحدث من أساليب التوريق .

وسيظل التوريق قرة عين لكل محب لفن تصوف وسبح لخالق الكون مصور الكاثنات من ورقة الشجرة ويرعم النبت والزهرة إلى أوسع ما في الملكوت من المجرات في كبد السهاء(6).

#### المسوامش

- (٢) وقاء الوقي للسمهوري، ج ١٠٠٠ ص ٣٥٥، فتوح البلدان للبلاذري، ص ٢٠.
- M. S. Dimand: A handbook of Mohammadan Art. Metropolitan Museum (T)

ويلاحظ أن الكاتب بسميها فنوناً محمدية ، لأنهم هناك بنسبون الدين إلى محمد صلى الله علب، وسلم ، ولا ينسبونه إلى أمر الله ﴿ إِنْ الدين عند الله الإسلام ﴾ .

- (\$) ؛ المدخل؛ للدكتور أحمد فخري ــبتصرفـــ ص ٤٠.
- (٥) ليس ذلك من باب الإغراق في النمير الجميل ، ولكنه إشارة إلى عنصر آخر من عناصر
   الفنون الإسلامية ، هو الزخارف والشكيلات النجمية الهندسية الهي عجز عن حصرها النفاد
   والمشتغلون بالفنون .

# من كب ارص انعى الساعات فى العسالم منذع من ١٨١٥م.









مرت معيشى : جن : نباج المطارونياج الأشراف صب : ۴٤٩٨ الرماض : شاع الملك عبدللعزيز وثبارع الناصريية الخبر : نباع ٢٨ مطلق بنتر

المدينة: شاع السنبيلية وشاع الملك عبدالعزيز

غيان من غير الأصبول غيم البرسالة .. والسرسول عنهان من غير الأصبول غيم البرسالة .. والسرسول هذا شيفاء للنفيوس وذاك قيدي للعقبول قيد كان في «أم القبري» ليلان .. ظلهما ثقيل شرك .. وجهل منطبقان ، فهل إلى بسرء سبيل؟ حستى تجلّى اللّيران ، فيأزهر الليل السطويل يا موسم الفجر الندي ومنوسم الصبح الجميل ما انتها إلا الخميل اظلل صبحراء النطلول منا انتها في «منكة» إلا السرسالة والسرسول

#### \_ Y \_

يا من أضاء دجسى السدروب . فسأشرقت كل السدروب عميت شرعك . فامض فيسه فسأنت رائسدنا الجبيسب عميت عقول النساس دهسراً . والضائسر . والقلسوب فانشر مصابيح الفسياء على المدائسن والشعوب ضاقت «قريش» بنسورك السوضاء . . بسالدوج السرطيب فضت تدبّر في الخفساء . . وفي الضحى أمسراً عصيب لكن من خفيظ الإله . . فليس تدركه الخسطوب وفاصدع بما تسؤمر » . . وهساجر . . إن مسولاك «الحسيب»

#### \_ \* \_

خرج السرسول.. وراح يحث و السترب في كل العيرون ويسر.. فسالحراس في سيئة عن السكنز الثمين حتى إذا طلع الصباح.. ووشع البيت الحسزين دخلت وقريش، فهالها والسلاشيء،.. والصمت المبين لم تلق في البيت السرسول.. ولم تجد إلا الخدين حارت وحار دليلها الأشق.. وحاديها اللعين حتى إذا لاحت له آشار أقدام والأمين، ثارت حفي ظنه.. وراح يسدق ناقوس المنون ثارت حفي ظنه.. وراح يسدق ناقوس المنون

#### \_ 1 \_

قصد الرسول الغار و « الصديق » في جنع الظلامُ وينيَّةُ سمراء يعمر قلبّها النورُ التمام



. . .

رَمْت الليل . . النهارُ » الغلام ، يقود راحلة . . فضاء الانتظار وراحا ينهبان السهل.. والبيد هيا : القف\_\_ار وقريش، ببحثها المحموم تسال رمضت کل دار هـذا الـكمى عسراقـة ع أغــرته جــائزة الـحُر ار(۱) من حفيظ الإليه . . فليس يدركه لكن العثيار حتى إذا لاحت لهم واحات ايترب والجدار راحت مواكبها تمــــوج.. وزيّــــن اللقيـــــا انتصـــار وطلعت بدرأ ، مسن ثنيّات السوداع، على السديار بدراً ، مــن ثنيّـات الــوداع، على السديار

\_ 7 \_

من كان مثلك با عصد، لن يضل ولن يخيب ما كان أحوجنا إليك. وقد تكالبت الخطوب.! ما كان أحوجنا إليك. وقد تكالبت الخطوب.! ما كان أحسوبنا لمن نشر الأخوّة في الشعوب.! لا فسرق في جنس. وفي لون. وفي نسب قريب الفرق بالأعمال. فاصنع دولة تأبي الغروب إن صوحت جناتها فغداً تمارج بالطيوب أكبرت شرعك أن يغيب زمان. أو يغيب أكبرت دمكة، والملاينة، ودالحبيب،

الموامش

(١) جمع حرة وهمي الناقة الكريمة.



اذاكنت ترغب في بناء قصر أوفلة على احدث طراز وامتن بناء.. اتصل بالمشهورة المشهورة : الممثلون الوحيدون لمؤسسة جنسان العالمية

بناء قصور وقُلل ر مشایع عمرانیت د یکورات واخلیت وخارجهتی . شهفون ۲۳۷۵/۲۳۷۵ تککس ۲۳۲۱ دالهای

مؤسسةالمشهورة



إن أعداد الماشية الراعية ، إنما هي دليل الثروة في هذه الجهات ، وإن آلافاً منها لتقطع عشرات الأميال ، فوق رمال ساخنة ، لتصل إلى بثر لترتوي منها أو إلى مرعى لتغتذي من أعشابه .

على أن هناك ظاهرة خطيرة ، بدأت آثارها تتبدى على هذه المراعي ، إلحما هي ظاهرة رحف الصحراء ، التي تهدد القسرى والسدساكر والأراضي الزراعية والمراعي ، وكثيراً ما تثور الزوابع الرملية ، حتى لترى الكثبان الرملية ، وكأنها تنمو وتكبر وتمتد ، لتغطي جذوع النخيال والاشجار وأعمدة التليفون ، وإنها لتغطي المساكن والمباني ، حتى ليهرب السكان ، ليقيموا بعيداً عن مكامن الخطر ، وكثيراً ما تنسب بعض هذه الاخطار إلى الإنسان نفسه الذي يسهم في عملية التصحر بما تنف مداخن المصانع ، وفضلات ونفايات الصناعات المختلفة ، من أبخرة

وغازات ، مما يلوث البيئة على الكائنات النباتية والحيوانية والإنسان نفسه ، وبذلك تتحول مساحات شاسعة إلى صحارى بعد أن كانت مزدهرة يوماً بحياة نباتبة وحيوانية وإنسانية متكاملة ومتوازنة .

وتتبدى خطورة هذه الظاهرة بصفة خاصة في البلاد الستي تمشيل الأراضي الزراعية أو الرعوية ما لا يزيد على ثلاثة في المائية ، وفي بعضها لا تزيد على ثلاثة في الألف من مساحتها الرملية الصحراوية الشاسعة ، التي تمتد فيها بحار الرمال على مدى البصر ، حيث لا تكاد ثرى آثار أقدام أو طرق ، فقد طمرتها الرمال السافية الزاحفة ، وأن بحر الرمال والكئبان الرملية ليمتد على مدى يزيد على خسين ألف ميل مربع في السريع الخالي في المملكة العربية السعودية وفي الصحراء الغربية في مصر وليبيا ، وأن الكثبان الرملية ، لتعلو مئات الأقدام وتمتد إلى مئات

الأميال .

وإن الإنسان ليرتكب خطأ جسياً في حق نفسه ، إذا لم يحافظ على أرضه الزراعية ومراعيه ، وتركها لرمال الصحارى تغطيها ، أو اقتطع مسن هذه الأراضي ، ليحولها إلى مبان ومدائن وطرق ، وكان الأولى به والاجدر أن يقيم هذه المرافق في الصحراء ، دون أن يقتطع أو ينتقص من الأراضى الزراعية أو المراعي شبراً واحداً .

ولو قد تنبه الإنسان إلى مثل هذه المخاطر ، لأحاط الكثبان السرملية باسيجة من الاشجار أوالمصدات للرياح ، أو حاول تثبيتها باستزراع نباتات معينة تثبتها ولا تجعلها تتحرك بسهولة .

مع أن الدول المتقدمة ، قد استطاعت بالعلم والتقنية الحديثة أن تخفف من آثار هذا التصحر ، وأن تتغلب على الكثير من متاعبه ، بزراعة مصدات الرياح ، واستعال مظلات النسايلون ، لتحجب الحر الشديد دون أن تحجب الضوء ، ولتقلل البخر ، وترطب الجو حول النبات ، وإن المظلة الواحدة لتغطي فدانين من النباتات النضرة . وفي الوقت نفسه تستعمل أنابيب دقيقة للري بالتنقيط فلا تضيع قطرة ماء هباء ، إنما هي قطرات تتلقفها الشعيرات الجذرية فقط ممثل هذه الدفيئات أو الصوبات إنما تحتاج الى عُشر المساحة التي تحتلها الأرض المكشوفة ، كما أنها تحتاج إلى ٠٠٠ من كمية الماء التي تستغلها الأرض المعرضة للجو .

ويلجؤون في بعض البلاد إلى نشر طبقة رقيقة من بقايا البترول الخام، لتغطي الكئبان الرملية، فتثبت السرمال وتحفظ رطوبتها، وتمنع الرياح من أن تذروها.

كما أنهم ببذرون بذور الحشائش والأعشاب فوق الكثبان الرملية قبل تغطيتها ، فتستحيل الرمال الجدباء ، مع الأيام والسنين إلى أرض تنبت المرعى والكلأ ، بل الزرع والشجر ، وتصبح مع العناية والحايسة مسن

الرعى المبكر، حقولًا منتجة لمحاصيل وخضروات مختلفة.

#### تجربة الصيبن

ويقول الجغرافيون الصينيون، إن قرونا متطاولة من الرعي المستمر، قد حولت مساحات شاسعة من الصين إلى أرض، تدفع رمالها الإنسان الصيني ليدور حولها. وتنبه الصينيون أخيراً إلى ظاهرة التصحر، وأخذوا يمارسون طرائق عتلفة لتثبيت هذه الرمال وتلك الكثبان، ومحاولة استزراع بعضها بالحشائش والأعشاب والأشجار.

# وفيي الهنسد

ويبذل الهنود جهوداً مماثلة لوقف عملية التصحر، بمحاولة استزراع بعض الحبوب. فالواقع إنه ليس ثمة صحراء في العالم، تعيش فيها هذه الأعداد الهائلة من السكان مع عدم صلاحيتها للتوطن، إنهم يعتمدون على رياح (المانسون) وما قد تجلبه من خيرات وأمطار ليست مؤكدة، ولقد اشتهرت على مر التاريخ بأعلى نسبة وفيات، بسبب القحط والجفاف والجوع. ولكن نسبة الوفيات قد تناقصت أخيراً، في بعض جهات الهند، غدا أكثر من ٨٠٪ من الكثبان السرملية، منزرعاً وكثرت الحيوانات الراعية. وثمة جهود مستمرة في زراعة المصدات، وتكثيف زراعة الأشحار والمراعي. ولكن عدم رغبة الهنود في قتل الحيوانات حتى زاعة الأشحار والمراعي. ولكن عدم رغبة الهنود في قتل الحيوانات حتى المقاومة أشد وأعنف ضد الجرذان، وأضرابها، وإنها لشتزايد وتتكاثر المدرجة تفوق كثيراً تزايد السكان في « واجسستان». وإن الاسوار والاسيجة التي يبنها الناس لحياية مراعيهم وحقوهم من رعي الماعز، قد



غدت هي الأخرى مرابي أو فنادق ممتازة للجرذان والقوارض الـتي تلتهـم ما تنبته الأرض من مرعى وعشب أولا بأول.

#### فى أستراليا

وكذلك تفعل الأرائب في أستراليا ، إنها عامل مساعد على التصحر ، وإذا عرفنا سرعة تكاثرها قدرنا قدرتها على التخريب ، مما جعل الأستراليين يضجون من هذا الوباء ، بسل جلبوا الأمراض والأوبئة للمساعدة على التخلص من هذه الأرائب التي نلتهم الأخضر واليابس . فلم تعد أراضي أستراليا قادرة على نأمين الحياة لملايين الأغنام والماعيز والماشية الني كانت نرتعي في مواعيها . وكذلك تتعاقب فترات الاعال والازدهار ، حسب مواسم الأمطار ، التي قد تهطل بغزارة في بعض السنين ، ثم تتعاقب سنون متطاولة دون هطول فطرة مطر فإذا بالمراعي وقد أجديت .

## في شيلي

وفي جنوب السيلي عديث تهطل بعض الأصطار، ومع ذلك فإن الأرض تتصحر يوماً بعد آخر، فقد كان ينمو هناك القمح، وكان بصدر إلى كاليفورنيا، ولكن الخطر ازداد، والصحارى زحفست تدريجياً، حين اقتلع السكان الأشجار التي كانت تعمل كمصدات للريح وما تحمل من رمال، وذلك رغبة منهم في استزراع أعشاب المواعبي الني كانت تلتهم أولا بأول، كما تكسوها الرمال السافية تسدريجياً. ويسرى المختصون أنه يكن استعادة هذه الأراضي من الصحواء، بشرط أن يعود السكان إليها وأن بستغلوا التفنيات الحديثة في الاستزراع والسري والصيانة، وإلا فإن تدهور التربة سيستمر، وسيزداد الفقر وسيهرب الناس من شيلى.



#### الأرجنتين

وتمر الأرجمنتين والبرازيل بنفس الـظروف مـن حيـــث الجفـــاف، وزحف الصحراء، واستنفاد المراعي وقطع الاشجار.

#### الولايات المتحدة

وليست الولايات المتحدة الأميريكية في منعة من هذا كله ، أو في مأمن من زحف الصحراء ، وعملية التصحر ، وقد يكون خطرها على بعض الولايات أشد من خطر التضخم وخفض قيمة الدولار ، عا يقض مضاجع الاقتصاديين الأميريكيين في هذه الايام ، وإن تنبه السكان إلى العناية بالمراعي وتنظيم الرعي ، ورعاية الدولة بترشيد الاستزراع والاستيطان ووقف التصحر ، واستعمال أنابيب مسن البلاستيك للري بالتنقيط ، وتخليص ماء الري من الأملاح الذائبة فيه قبل استعماله للري .

إِنْ السكان في الورود الله والتكساس المطمئنون إلى تعليات علمائهم وارشاداتهم وبحوثهم المتصلة في هذا المجال ولكن خوفهم إنما يكمن في أثر الربح والزوابع في سمج الأرض ونجاتها وتصحيرها مما ينقص من إنتاجية الأرض إلى حد كبير.

#### شمال إفريقيا

لقد كان شمال إفريقيا يوماً غزناً للقمح والغلال، ليطعم الإمبراطورية الرومانية المترابة الأطراف. لقد نصحرت مساحات شاسعة، واختفت هذه الأراضي الزراعية وهذه المراعي الني كانت مزدهرة يوماً، بسبب اهمال الإنان في وقف ظاهرة التصحر، وتثبيت الرمال.

إن العلم والعلماء، لهذه الظاهرة بالمرصاد، لهن عمل على تثبيت الكثبان الرملية الزاحفة واستزراع الأسجار لتعميل كمصدات للبريح العاصفة، ومن محاولة لتغطية مساحات من الكثبان الرملية والأراضي الصحراوية بنباتات معينة تغطيها رقائق من اللدائن تمنيع البخر، ومن إعذاب لماء البحر، ومن نرشيد لطرائق الري بالتنقيط، حتى لا تضيع قطرات الماء هباء، فتزرع مساحات من صحراء المملكة العربية السعودية أو صحارى شمالي إفريقيا في مصر وليبيا والجزائر أو صحارى شيلي والأرجنتين والولايات المتحدة الأميريكية أو صحارى الهند وشرقي آسيا وأستراليا.

إنه تحدد للعلم والعلماء، أن نحافظ على المراعبي، وأن نعمل على تنميتها، وأن نستعيد أرضنا من الصحراء، وأن نوقف عملية التصحر، ونستزرع مساحات أكبر من الأرض، عا يكفي سكان الأرض، الذين يتزايدون يوماً بعد يوم، وما ذلك على الله بعزيز، إذ يكفي المراعبي ما تلق في سني الجفاف، ومن عدم تنظيم الرعبي، ومن إسراف في القطع والحرق لما قد ينمو بالمرعى من أشجار وشجيرات متناثرة.





تعتبر ممكنات وإمكانات الدول العربية في مجال استخدام الثروة المانية الشاسعة الحيطة بها شرقاً وغرباً وشمالا وجنوباً، كبيرة إذا قورنت ببعض الدول المتقدمة في مجال الإنتاج السمكي. كها تعتبر تلك البحار والحيطات مصدر متجدد للإنتاج السمكي وغير السمكي الذي يمكن عن طريقه سد جزء كبير من احتياجات الدول العربية من الأغذية البروتينية وتصدير فائض الإنتاج عن الاستهلاك مصنعاً أو غير مصنع. ومع ذلك فإنه للآن لم البروتينية وتصدير فائض الإنتاج عن الاستهلاك مصنعاً أو غير مصنع. ومع ذلك فإنه للآن لم استطع تلك الدول العربية فرادا أو تكتلاً من استغلال تلك الموارد المائية استغلالا بحقيق لها اكتفاء ذاتباً في الأغذية السمكي ما عدا المغرب.



وتتعدد مصادر الحصول على الأسماك في الوطن العربي سواء إن كانت مصادر مياه المحيطات والبحار المحيطة بالوطن العربي (الجدول ١) أو مصر، مصادر مياه داخلية شاملة البحبرات المتخللة البلاد العربية كيا في مصر، أو شاملة الأنبار الجارية في البلاد العربية . ويعتبر المحيط الأطلنطي من أهم مصادر الثروة السمكية في البلاد العربية ، يليه المحيط المندي ، هم الخليج العربي ، فالبحر الأبيض المتوسط، فالبحر الأحمر ، وقد مصادر إنتاج السمك من المياه الداخلية للوطن فالبحر الأحمر ، من جملة إنتاجه . وتتركز تلك المصادر أساساً في مصر متمثلة في بحيرات الدلتا وبحيرة ناصر وبحيرة قارون علاوة على الترع والمصارف المنتشرة في ريف مصر . كما تتمثل تلك المصادر في النيل الأزرق والنيل الأبيض ومتفرعاتها المختلفة في المسودان . علاوة على نهري دجلة والفرات ، وبجموعة الأنهار الصغيرة المنتشرة في فلسسطين والأردن ولبنان وسورية .

#### الإنتاج السمكي

يكن تقسيم الدول العربية من حيث الإنتاج السمكي إلى ثلاث مجموعات إنتاجية :

- الجموعة الأولى: تشمل المغرب واليمن الجنوبية وعمان ومصر ودولة الإمارات، وهي دول إنتاجها مرتفع بالمقارنة بالدول العربية الأخرى.
- والجموعة الثانية: تشمل تونس والسعودية والجرائر وموريتانيا والسودان والعراق، وهي دول إناجها متوسط يترارح ما بين ٣٠ الف طن و ٢٠ ألف طن .
- اما المجموعة الثالثة: نتشمل دول إنتاجها منخفض يتراوح ما بين ١٠ ألاف طن فأقل، وتقع غالبية الدول العربية في تلك المجموعة وهي: اليمن الشمالية والكويت وسورية والصومال وليبيا ولبنان والبحرين وقطر والأردن.

وبدراسة نصيب الفرد من الإنتاج القومي في كل دولة عربية يتضح أن دولة الإمارات، بالرغم من أنها لبست أكبر الدول العربية إنتاجاً للأسماك، إلا أن نصيب الفرد من الإنتاج بها يفوق باقي الدول العربية، حيث يبلغ حوالي ٢٩٧ كيلوجراماً سنوياً، تليها عهان بنصيب فردي حوالي ٢٦٤ كيلوجراماً سنوياً، ثم اليمن الجنوبية بنصيب فردي حوالي ٨٨ كيلوجراماً في السنة، ثم موريتانيا بنصيب فردي حوالي ١٨ كيلوجراماً في السنة، والمغرب بحوالي ١٧ كيلوجراماً في السنة، ثم باقي الدول العربية بنصيب فردي منخفض ومتباين لا يتعدى ١١ كيلوجراماً في الدورة

#### الاستهالاك السمكي

وتنقسم البلاد العربية إلى ثلاث مجموعات استهلاكية : ● الجموعة الأولى : تشمل كل من المغرب ومصر، حيث

مِلة القيصل العدد (٤٢) ص ١٢٨

يرتفع فيها إجمالي استهلاك الأسماك .

- والجموعة الثانية: تشمل كل من اليمن الجنوبية وعهان وتونس والسعودية والجزائر وموريتانيا والسودان، حيث يتراوح فيها استهلاك الأسماك ما بين ٢٠ ألف طن وخسين ألف طن .
- والمجموعة الثالثة : تشمل باقي البلاد العربية ، حيث ينخفض فيها استهلاك الأسماك عن ١٠ آلاف طن أو يزيد قليلاً .

ويعتبر مقياس الاستهلاك الفردي من الأسماك هو المقياس الحقبق المعبر عن الأحوال الاقتصادية ومستوى المعيشة في البلاد العربية وليس جملة الاستهلاك نظراً للتباين الكبير في عدد سكان الدول العربية . فبينا نجد أن جملة استهلاك مصر من الأسماك يفوق اكثر من ١٠٠ الف طن إلا أن معدل الاستهلاك الفردي للأسماك فبها يعتبر ضيلاً للغاية ، حيث يبلغ حوالي ٣ كيلوجرامات سنوياً ، في حين أن دولة الإسارات من دول المجموعة الثالثة التي ينخفض فيها جملة الاستهلاك إلى ١١ ألف طن إلا أن نصيب الفرد من الاسماك يعتبر أعلى المعدلات في البلاد العربية ، حيث يبلغ حوالي ٧٥ كيلوجراماً سنوياً . كما تتميز كل من عمان واليمن الجنوبية يارتفاع معدل الاستهلاك الفردي من الأسماك ، حيث يبلغ في عمان حوالي المتهلاك الاستهلاك الفردي من الأسماك ، حيث يبلغ في عمان حوالي ١٣ كيلوجراماً سنوياً ، وبالرغم من أن المغرب تعتبر أكبر الدول العربية في جملة استهلاك الاسماك إلا أن مصيب الفرد فيها لا يتعدى ٨ كيلوجرامات سنوياً .

# الموارد الإنتاجية

اقتصر هذا الجزء على دراسة العمالة في مجال صيد الأسمال ، أي عدد الصيادين في الدول العربية ، ومتوسط إنتاجية الصياد في تلك الدول بقسمة جملة الإنتاج السمكي على عدد الصيادين العاملين في مجال إنتاج الأسماك . كما اقتصر في تلك الدراسة أيضا على عدد المراكب بأنواعها الثلاثة المدونة في (الجدول ٢) ، ومتوسط إنتاجية



المركب بقسمة إجمالي الإنتاج السمكي على عدد المراكب، وبفحص ودراسة (الجدول ٢) يتضح أن:

جال العمالة السمكية \_ أي عدد الصيادين \_ أن عدد الصيادين في مصر يبلغ ١٠٠ ألف فرد ، وهو تقريباً نصف العمالة في الدول العربية . وأن عدد الصيادين في المغرب يبلغ ١٥ ألف صياد . وأن أقل الدول في بجال عدد الصيادين هي الأردن ، حيث يبلغ عددهم حوالي ١٥٠ فرداً ، وإذا كان عدد الصيادين العاملين في اي مقتصد سماكي ببين ضخامة البنيان القومي السمكي إلا أنه لا يبين كفاءتهم ، حيث نجد أن متوسط إنتاجية الصياد المصري تبلغ ٩، ، من الطن في حين أنها تبلغ ١٨،٨ طناً في المغرب ، ١٩ اطنان في الإمارات . أي إنه بالرغم من أن عدد الصيادين في مصر يبلغ الإمارات . أي إنه بالرغم من أن عدد الصيادين في مصر يبلغ إنتاجيته في مصر تعتبر في أدنى المستويات على عيط الدول العربية إلا أن متوسط العربية . الأمر الذي يشير إلى أن كفاءة المقتصد السمكي لا ترتبط بالعدد المطلق من الصيادين ، بل ترتبط أيضاً بما يتلكوه أو يستعملوه من وسائل إنتاجية أخرى ، وخاصة نوع يتلكوه أو يستعملوه من وسائل إنتاجية أخرى ، وخاصة نوع المراكب المستخدمة في الصيد . (الجدول ٢) .

وفي مجال عدد ونوع مراكب الصيد. فإن المغرب يمتلك أكبر عدد من المراكب الآلية الكبيرة، حيث يبلغ العدد ٥٠٠ مركب، في حين يبلغ ٥ فقط في مصر، و ٩٦ مركباً في تونس، و ٤ مراكب في اليمن الجنوبية. كما أن اليمن الجنوبية تمتلك أكبر عدد من المراكب الآلية الصغيرة، حيث يبلغ حوالي ١٥٠٠ مركب، في حين أن مصر والمغرب يمتلكان عدداً متقارباً، حيث يبلغ ٥٠٠ في مصر، ١٥٠ في المغرب، كما يمتلك العراق ٣٦٠ مركباً آلياً صغيراً والجزائر ٥٧٠ مركباً الياً صغيراً والجزائر ٥٧٠ مركباً الياً صغيراً والجزائر ٥٧٠ مركباً منها حيث يبلغ حوالي ١٩٠ ألفاً، والمغرب حوالي ٢٠٦ ألفين، واليمن الجنوبية حوالي ٨٠٥ آلاف، والعراق ٥٠٥ آلاف (الجدول ٢).



وإذا كان عدد المراكب ببين فقط ضخامة البنيان الاقتصادي السمكي ، فبيغا تمتلك السمكي ، فبيغا تمتلك مصر حوالي ١٩,٥ الف مركب والمغرب حوالي ٢,٦ الفين من المراكب ، مصر حوالي أن إنتاجية المركب في المغرب تبلغ ٥,٠٨ طناً سنوياً ، في حين تبلغ في مصر ٢,٦ أطنان سنوباً ، أي إن كفاءة إنتاجية المركب في المغرب تفوق كفاءة إنتاجية وحدة المركب في مصر . كما أن لبنان بمتلك عدداً من المراكب بفوق ما تمتلكه دولة الإمارات إلا أن إنتاجية وحدة المركب في دونة الإمارات تبلغ ٢٤٩ طناً في حين أنها تبلغ ٢٠١ طناً في لبنان .

ومن الدراسة السابقة يتضح أن بعض الدول العربية تعاني من قصور شديد في الاستهلاك السمكي لعجز الإنتاج السمكي في تلك الدول عن ملاحقة الاستهلاك المتزايد وخاصة في مصر، حيث يمنسل العجز الاستهلاكي في المتوسط بحوالي ٢٤ ألف طن سنوياً، وفي موربتانيا بحوالي ١٦ ألف طن سنوياً، والعراق بحوالي ٨ ألف طن سنوياً، والعراق من زيادة استهلاكها السمكي عن إنتاجها، فيان كل من المغرب وعان من زيادة استهلاكها السمكي عن إنتاجها، فيان كل من المغرب وعان استهلاكها السمكي عن إنتاجها ألبار ١٥٧ ألف طن، وفي استهلاكها السمكي، حيث يبلغ في المغرب حوالي ١٥٧ ألف طن، وفي المغرب حوالي ١٥٧ ألف طن، وفي المغرب حوالي ١٢ ألف طن، وفي المغرب حوالي ١٢ ألف طن، وفي المغرب حوالي ١٢ ألف طن، وفي المغرب حوالي ١٤٧ ألف طن، وفي المغرب حوالي ١٢ ألف طن، وفي دولة الإمارات حوالي ١٤ ألف طن .

ويعتبر المقتصد السمكي العربي مقتصداً ذا فالض في الإنساج السمكي عن استهلاكه حيث ببلغ الفائض في المسوسط حوالي ٢٧٠ الف طن . ومما يسترعي الانتباه أنه بالرغم من إمكانات إنساج السمك في الدول العربية ، وبالرغم من وجود فوائض في الإنشاج ، إلا أن بعض تلك الدول تعاني في كيفية الحصول على احتياجاتها الاستهلاكية من الأسماك .

وفي بجال الموارد الإنتاجية السمكية يلاحظ من تحليلنا للبيانات الواردة في (الجدول ٢) وما ذكرناه سابقاً أنه كلما زاد عدد المراكب الآلية الكبيرة ازداد حجم الإنتاج السمكي وارنفعت الكفاءة الإنتاجية لوحدة المركب علاوة على انخفاض العمالة في بجال إنتاج الأسماك، فبينا نجد أن المغرب بمتلك حوالي ٥٠٠ مركب آلي كبير ومصر تمتلك ٥ مراكب آلية كبيرة، فإن إنتاج المغرب من الأسماك يفوق ٣ أضعاف إنتاج مصر من الأسماك، علاوة على النفص الواضح في عدد الصيادين في المغرب، حيث يبلغ حوالي ١٠٠ ألف صياد، في حين أنه في مصر حوالي ١٠٠ ألف صياد . . مما أدى إلى ارتفاع الكفاءة الإنتاجية لوحدة الصيد في المغرب سواء كان عاملاً أو كان مركباً . كما يلاحظ أيضاً أن المغرب يمتلك ٥٠٠ مركب آلي من جملة مراكب آلية ٥٠٠ مراكب على محيط الدول العربية ، عما أدى إلى ارتفاع الكفاءة الإنتاجية لوحدة الصيد في المغرب مركب آلي من جملة مراكب آلية ٥٠٠ مراكب على محيط الدول العربية ، عما أدى إلى ارتفاع إنتاجها من الأسماك إلى حوالي ٣٣ ٪ من جملة إنتاج الدول العربية .

ومن ذلك يتضح أنه يجب التركيز على استخدام المراكب الآلية الكبيرة والتوسع في امتلاكها ، وضاصة للدول التي تسمح مواردها النقدية بذلك .

وللتكامل العربي القومي في مجال الثروة السمكية مزايا عديدة منها :

(أ) القضاء على ظاهرة الموسمية في الإنتاج السمكي العربي نظراً
لتعدد المصايد واتساعها ، وكذلك تعدد الأصناف ، وأيضاً تنظيم عملية
التسويق بين الدول العربية بما يضمن مواجهة الطلب على المنتجات
السمكية على مدار السنة .

(ب) الاستفادة من وفورات السعة سواء من ناحية تخفيض التكاليف أو توفير البروتين الحيواني الغذائي لشعوب المسطقة ، وأيضاً الاستفادة من التكامل السمكي بين الدول العربية في الأسواق العالمية بالنسبة لأسعار المعدات المستوردة أو أسعار المتجات المصدرة ،

(ج) مقاومة الآثار الخارجية التي تضر باقتصاديات الدول العربية بسبب تقلبات أسعار المنتجات السمكية في الأسواق العالمية ، خاصة في الدول العربية التي تعتمد أساساً على استيراد مشل هذه المنتجات لسد حاجاتها المحلية .

#### مقترحات وتوصيات

ا \_ وجوب اهتمام الأجهزة المسؤولة في الدول العربية بصورة صادقة بإصدار الإحصائيات والبيانات السمكية ، بحيث تقسم بالدقة الواجبة وتصدر في مواعيد دورية فيمكن الاعتاد عليها واعتبارها ركيزة لها أهميتها وجديتها في جميع الأبحاث والدراسات التي تجري يهدف تنمية الإنتاج السمكي في الدول العربية .

وما لم تتسم هذه الإحصائيات بالدقة في بياناتها والثبات في مواعيد إصدارها فإنها تفقد الكثير من أهميتها . ويجب أن تولي المنظات العربية المعنية والمسؤولة عن تنمية الإنتاج السمكي ، اهتامها الواجب بتنسيق هذه الإحصائيات ونشرها بحيث تكون شاملة عن كل فترة زمنية لجميع البيانات الواجب أن تتضمنها هذه الإحصائيات ، فتتضمن مثلاً :

- أ \_ كميات الإنتاج السمكي وقيمته .
  - ب \_ أنواع الأسماك المصيدة .
  - ج \_ عدد السفن ونوعها وقوتها .
  - د ... عدد العاملين في الإنتاج السمكي .
- م ... الصادرات والواردات من الأسماك .
  - ر \_ إجمالي صافي الدخل السمكي ،
- ز \_ الاستهلاك ومتوسط نصيب الفرد في السنة من الأسماك .

٢ – لا بد وأن تبدأ الدول العربية ، منفردة أو مشتركة وبأسلوب علمي ، في المسح السمكي لما لم يتم مسحه في مناطق الصيد بواسطة مراكب الأبحاث ، وسوف تكون نتيجة المسح السمكي عمل خرائط تفصيلية لمناطق الصيد وطبيعة القاع ودراسة الخواص لكل نوع من الاسماك من ناحية التغذية ومواسم الإخصاب وظهور الزريعة وغوها وأنسب الأوقات لصيدها والوصول إلى معرفة أفضل أنواع السفن المناسبة للصيد في كل منطقة وأحسن وسائل الصيد التي يتم تجهيز السفن بها .

ويجب أن يتم التبادل لهذه المعلومات بين الدول العربية التي تتفــق فيما

بينها لإنشاء شركة إنتاجية مشتركة للصيد في هذه الناطق. كما يجب أن يتم في هذا الشأن التعاون المشترك بين معاهد علوم البحار والمصايد الموجودة في بعض الدول العربية .

" \_ ومن المعلومات السابقة سوف تتضح نسوعية العمال المطلوبين والأسلوب الواجب اتباعه لندريهم ورفع كفاءتهم على استخدام الوسائل الحديثة للصيد، وفي هذا الشأن يجب أن تقوم جامعة الدول العربية بإنشاء العديد من مدارس تدريب العمال على مهثة الصيد في بعض الدول العربية، وأن تقوم بوضع برامج ومناهج الدراسة فيها، بحيث يتخرج منها العمال المدربون على مختلف الفنون مشل (الملاحة والميكانيكا والصيد) وأن تفتح أبوابها لجميع أبناء الدول العربية الأخرى .

#### ٤ \_ البدء في إنشاء شركات إنتاجية سمكية مشتركة بهدف :

(أ) الصيد في أعالي البحار المفتوحة خاصة وأن جميع الدول العربية تقع سواحلها على المحيطات والبحار والحلجان، أو يسهل عليها الوصول إليها، وسوف يساعد ذلك على تدعيم أسطول الصيد ويسهل زيادة عدد المراكب أو السفن الآلية الكبيرة وتزويدها بأحدث أجهزة الكشف عن الأسماك وصيدها، بحيث تم على السفن عمليات تجميد الاسماك أو تصنيعها، مثل اشتراك الدول العربية الواقعة على الخليسج العربي في مشروعات مشتركة للصيد من المحيط الهندي، ومثل اشتراك المفرب

(ب) الصيد في المياه المشتركة الداخلية منها والبحرية ، ومشال ذلك اشتراك مصر والسودان في مشروعات بهدف زيادة الإنتاج السمكي في بحيرة ناصر وبحيرة النوبة أو من المياه الإقليمية لمصر والسودان في البحر الأحمر ، مثل اشتراك تونس وليبيا والجزائر والمغرب في مشروعات مشتركة للصيد في مياهها الإقليمية في البحر المتوسط .

(ج) الصيد في المناطق العربية غير المستغلة وأهمها البحر الأحمر كله بإقامة مشروعات مشتركة تضم المملكة العربية السعودية والسودان واليمسن الشهالية ومصر أو بعض هذه الدول للصيد في مياهها الإقليمية .

 تنفيذ المشروعات العربية المشتركة سيقترن ولا شك بضرورة إنشاء مشروعات أخرى لها أهمية بالنسبة للإنتاج السمكي العربي، إذ إنها مكملة له، ومثال ذلك :

(أ) إنشاء ثلاجات بجوار الموانئ تكون جاهزة لاستقبال الإنتاج السمكي وتخزينه.

(ب) إنشاء مشروع لإنتاج شباك الصيد بالمواصفات التي تتطلبها طبيعة الصيد في كل من مناطق الصيد المشتركة، ققد تكون الأسماك سطحية أو نصف قاعية أو قاعية .

(ج) إصلاح الموانئ ومحطات الاستقبال بحيث تكون جاهزة ومستعدة لاستقبال السقن، وخاصة الألية السكبيرة، مع

منحها التسهيلات اللازمة التي قد يتطلب منحها عقد بروتوكولات بين الدول.

- (د) تعجيل مشروع إنشاء الترسانات البحرية في بعض الدول العربية، أو توسيع طاقة السترسانات الموجودة في بعضها، مثل ترسانة الإسكندرية لبناء سفن الصيد الآلية.
- (ه) إنشاء بعض المصانع السمكية بجوار شلاجات التخزين.
- (و) تسويق الإنتاج السمكي في صوره الختلفة طازجا أو محمداً أو مصنعاً، ليتم هذا التسويق بين الدول العربية، فتحقق بذلك سياسة التكامل المطلوبة، أو يستم هسذا التسويسق عالمياً. وهذا التسويق العالمي يتطلب معرفة أذواق المستهلكين في البلاد

المختلفة ، وتوجيه إنتاج المصانع السمكية لكي يتنوافق منع منا تتنظلبه الأسواق الخارجية .

وهناك حقيقة يجب أن تكون واضحة أمام المسؤولين على جميع المستويات في الدول العربية ، وهي أن قلمة البروتين الحيواني في معظم الدول العربية جعلت من الاهتمام بالإنتاج السمكي ضرورة ملحة .

وحتى تننهي الدول العربية من إنشاء الشركات المشتركة ، فإن الاتجاه إلى سياسة الاستزراع السمكي في المياه الداخلية في معظم الدول العربية قد أصبح واجباً هاماً وضرورياً ، وأنه يجب الاسراع في تنفيذها لمواجهة الأمر الذي تعيشه حالياً معظم الشعوب العربية ، وهو قلة نصيب افرادها من البروتين السمكي ، كجزء من استراتيجية العمل العربي في مجال الغذاء .

والله ولسى المتوفيسق .

جــدول (١) الرقعة المائية البحرية العربية وإنتاجيتها ســـنة ١٩٧٤ م .

| منطقة الصيد     | البدولة        | ماحة الرصيف<br>القاري كم | طـــول<br>الساحل كم | إنتاج عام ١٩٧٤ م<br>الف طن | إنتاجية كم اطن |
|-----------------|----------------|--------------------------|---------------------|----------------------------|----------------|
|                 |                | اعاري حم                 | الساحل كم           | الف طن                     |                |
| المحيط الأطلنطي | موريتانيا      | 71                       | 777                 | ۱۲,٦                       | ٠,٤            |
|                 | المغرب (١)     | 7                        | 170.                | 444,4                      | ٤,٨            |
| الجملة          |                | 98                       | 7117                | ٣٠٠,٤                      | ٣,٢            |
| البحر الأبيض    | الجزائر        | 1.7.                     | 11                  | ۳۰,۸                       | ٣,٣            |
| المتوسط         | توئس           | ٧٧٣٠٠                    | 1.4.                | £Y,Y                       | ١,٦            |
|                 | ليبيا          | 00                       | ١٦٨٥                | ٣,٨                        | ٠,١            |
|                 | مصر (۲)        | ۰۰۲۳۰                    | 717.                | YV,0                       | ٠,٥            |
|                 | سورية          | 117.                     | 140                 | ٠,٧                        | ٠,٦            |
| 14              | لبنان          | 4                        | 70.                 | Υ,ο                        | ١,١            |
| الجملة          |                | 14977.                   | 777.                | 114,.                      | ٠,٦            |
| البحر الأحمر    | السودان        | 44                       | ٧١٧                 | ۰٫۸                        | ٠,١            |
|                 | السعودية (٢)   | 174                      | 7 5 47              | 41,4                       | ۰,۳            |
|                 | اليمن الشهالية | 177                      | £0Y                 | 11,0                       | ٠,٧            |
|                 | الأردن         | ٧٠                       | ٩                   | ٠,١                        | ٥,٠            |
| الجملة          |                | 10.04.                   | 4710                | £٣,٧                       | ٠,٣            |
| المحيط الهندي   | اليمن الجنوبية | 7.700                    | 100.                | 188,0                      | ٦,٦            |
|                 | عهان           | *****                    | 17                  | 1,.                        | ٣,١            |
|                 | الصومال        | \$0                      | 790.                | ٥,٠                        | ٠,١            |
| الجملة          |                | 47700                    | 71                  | ۲۳۸,۰                      | Υ, ο           |

(١) تشمل سواحل البحر الأبيض المتوسط. (٢) تشمل سواحل البحر الأهمر،

(٣) تشمل سواحل الخليج العربي.

| إنتاجية كم الطن | إنتاج عام ١٩٧٤ م<br>الف طن | طــول<br>الساحل كم | مساحة الرصيف<br>القاري كم <sup>*</sup> | الدولة   | منطقة الصيد   |
|-----------------|----------------------------|--------------------|----------------------------------------|----------|---------------|
| ١,٥             | ٣,٠                        | ٥٠                 | Y                                      | العراق   | الخليج العربي |
| ١,٠             | ٧,٧                        | <b>Y1</b> ٣        | ٧٢٠٠                                   | الكويت   |               |
| ٤,٠             | 70,0                       | ۸۰۰                | 17                                     | الإمارات |               |
| ٣٧,٥            | ١,٥                        | ٧٠                 | ٤٠                                     | البحرين  |               |
| ٠,١             | 1,1                        | 1                  | ۸۰۰۰                                   | قطر      |               |
| ۲,٤             | ٧٨, ٢                      | 1884               | 4448.                                  |          | الجملة        |
| ١,٤             | ۷۷۳,۸                      | 7.700              | 071770                                 |          | إجمالي عام    |

جــدول (٢) الـموارد الإنتـاجية للأسمـاك في البلاد الـعربية

| متوسط        | عدد المراكب المستخدمة بالواحدة |             |       | نصيب  | عـدد     |            |                |
|--------------|--------------------------------|-------------|-------|-------|----------|------------|----------------|
| إنتـــاج     |                                | لمسراعية    | آلـية | آلية  | الصيادمن | الصيادين   |                |
| وحدة المراكب | جملة                           | مجدافية     | صغيرة | كبيرة | الإنتاج  | الــف      | الدولة         |
| ط_ن          |                                | آلية خارجية |       |       | (طن)     | فـــرد     |                |
| ۸٠,٥         | 70                             | 700.        | įo.   | 0     | ١٨,٨     | 10         | المغرب         |
| ۱۷,۱         | VYOE                           | ٥٧٥٠        | 10    | į į   | 4,4      | 14         | اليمن الجنوبية |
| • •          | • •                            | • •         |       |       | _        |            | عمان           |
| ٤,٦          | 190.0                          | 19          | ٥٠٠   | ٥     | ٠,٩      | 1          | مصر            |
| ٧,٠          | 2797                           | ٤١٣٠ -      | 17.   | 41    | ١,٩      | 17         | تونس           |
| ۱٦,٨         | ١٨١٠                           | 1.7.        | ٧٥٠   | _     | ٧,٧      | 797.       | السعودية       |
| 14,1         | 1011                           | 988         | ٥٧٠   | _     | ٥,٩      | £9         | الجزائر        |
| ٦,٩          | 4.1.                           | ۲           | ١.    | _     | ۲,۷      | ۸۰۰۰       | موريتانيا      |
| 14,0         | 110.                           | 1101        | _     |       | ٥,٦      | <b>ģ</b>   | السودان        |
| 1,0          | 1/47                           | 1100        | 140   | _     | ٥,٢      | ٤٧٠٠       | العبراق        |
| ٤٥,٧         | ۱۲۹۸                           | 1717        | 00    | _ :   | 4,1      | 7400       | الإمارات       |
| 10,4         | 01.                            | ٣٧٠         | ١٧٠   | _     | 1,4      | <b>£</b> 7 | الكويت         |
| ۳۱,۰         | ۳۰۰                            | 711         | _     | _     | ٤,٦      | Y          | اليمن الشهالية |
| ۳,0          | 1477                           | 14          | vv    |       | ٧,٠      | 70         | الصومال        |
| ۱۲,۳         | ۳۸۳                            | ٣0٠         | ۳۳    | _ [   | ۱۲٫۳     | ۳۸،        | ليبا           |
| ••           | • •                            | • •         |       |       |          |            | البحرين        |
| ٣,١          | ٤٥٨                            | 10.         | ٨     | _     | ۰,۳      | <u> </u>   | سورية          |
| • •          | •••                            |             |       |       |          | ••         | تطر            |
| ۳,۰          | ٥.                             | ٥٠          | _     | _     | ٠,٧      | 10.        | الأردن         |
| ١,٣          | ١٨٠٠                           | 14          | _     | _     | ٠,٧      | 7107       | لبنان          |
| 10,7         | ٥٣٨٠٧                          | iAiVi       | £VYA  | ٦٠٥   |          | 197104     | الجملة         |





# بقلم : محمد الحسيني عبد العسنين

عرفت الشرطة منذ فجر التاريخ في الدولة القديمة بمصر طبقاً للنصوص التي وردت أو نقشت على الآثار أو دونت على أوراق البردي ، وكان على رأس جهاز الأمن الوزير الذي يتولى دراسة القضايا الهامة من جنايات كالسرقات والقتل ، وترفع إليه الحوادث الخطيرة التي تقع في الأقاليم ، ويشرف على اختيار ضابط الشرطة وتدريبهم ممن سيتولون أمر الأمن في المناطق الختلفة .

وقوام قوات الشرطة فرق خاصة تتولى مهمة الأمن وحسراسة الفسرعون ومقابر الملوك وإلقاء القبض على اللصوص الذين يحاولون سرقة الكنوز من المقابر الملكية.

وقد وضع الوزير حور محب تشريعات للقضاء على الجريمة والفساد ومنع التعدي على وسائل النقل النهرية والبرية ، وكان من بين العقوبات الجلال والغرامة والسجن بالمعابد .

واخذ نظام الشرطة في بلاد اليونان صورة عن التنظيم الحكومي هناك حيث كان من متطلبات الحكم والإدارة في بلاد اشتهرت بالدقة التي تهدف إلى نشر العدالة في مجتمع متقدم له نظمه السياسية والإدارية القومية ، ولم تختلف مهمة الشرطة عنها في مصر فهي حماية الارواح والاموال والاملاك من اعتداء العابثين بالقانون .

# الشرطة في صدر الإسلام

تولى العسس (١) في عهد الرسول الكريم ﷺ ، في المدينة الصائد العربي

المشهور سعد بن أبي وقاص ، كما شغله عبد الله بن مسعود أيام الخلفة أبي بكر الصديق ، وتولى مهمة الشرطة (العسس) أمير المؤمنين عصر بن الخطاب ومعه مولاه أسلم وعبد الرحمن بن عنوف ، وتنولاها الصنحابي أبسو هريرة في ولاية البحرين .

والحقت الشرطة بالقضاء في صدر الإسلام، لأن مهمتها تنفيذ أحكام القضاء وإقامة الحد على السارق والزاني وغيرهما وذلك بعد نبوت إدانة المتهم واعترافه وشهادة الشهود بذنبه.

#### الشرطة أيام دولة بني أمية

ولما توسعت الدولة العربية وامتد نفوذها بعد سيطرتها على بـ الله الفـرس والعراق شرقاً، ودخول الشام ومصر في حوزتها وبلاد شمال إفريقيا اقتضى الأمر فصل الشرطة عن القضاء لتمارس المهات والأعمال الكبرى الني تـطلبها التنظيم الإداري للولايات المفتوحة، ودخول عناصر من جنسيات متعـددة في عـادانها والهوائها وطباعها في الدولة الجديدة، أي إلى وقـوع جـراثم لم يعـرفها المجتمــع

عِلة النيصل العدد (٤٢) ص ١٣٤



الجديدة الفسطاط عرفت باسم الشرطة ، يرأسها صاحب الشرطة الـذي كان يتلق أوامره من الوالي شخصياً ، ويعاونه جماعة من الناس اختيروا لهذه المهمـة مـمن تتوفر فيهم الشجاعة وقوة البأس والنزاهة والأمانة .

وفي مدينة الكوفة ، إحدى ولايات العراق الست ، أنشئت قوة للشرطة أدت مهمتها على خير وجه ، حيث انتظم الأمن واستنب النظام وأمن الناس من اعتداء قطاع الطرق في الصحراء ، وقد تولى أمرها زياد بن أيه الذي أعلن أنه مسؤول عن أمن الناس ، كفيل برد كل ما يفقد منهم .

واشتهرت مصر باتباع نظام خاص للسفر ، لها كان أحد يستطيع أن يترك الناحية التي يقيم فيها إلى ناحية أخرى دون الحصول على إذن من ولي الأمر (صاحب الشرطة) ، وتؤكد هذا وثيقة من ورق البردي أصدرها والي مصر عام ١٠٠ه هر ٢٧٠م) إلى أفراد شرطته بإلقاء القبض على من يوجد مسافراً أو متنقلاً من مكان إلى آخر من غير سجل (جواز سفر) ، وإذا وجد شخص صاعداً أو نازلا من مركب دون ترخيص بذلك فرضت الحراسة على المركب واقتيد المخالفون للتحقيق معهم ، والراجح أن هذا الأمر صدر بسبب محاولة بعض الأفراد الدخول إلى مصر خلسة تهرباً من دفع الأعشار (ضربة السفن) ، وذلك حماية للأمن بسبب وقوع مصر على ساحل البحر الابيض وفي مواجهة أعداء العرب من الروم الذين كانوا يطمحون في استرداد مصر ، كما يروي المؤرخ ابن سعيد أنه كان لا بد من سجل للخروج من مصر وكان يدرج يروي المؤرخ ابن سعيد أنه كان لا بد من سجل للخروج من مصر وكان يدرج

ولم يكن هذا النظام متبعاً في باقي الولايات الإسلامية ، حتى ان المؤرخ المقدسي استنكره حين شاهده منفذاً في ايام بني بويه حكام إيران ايام العباسيين ، حيث أمر عضد الدولة البويهي بمنع كل فرد من دخول مدينة (شيراز) دون أن يجمل جواز سفر صالح .

#### الشرطة أيام الدولة العباسية

تطورت الشرطة أيام العباسيين تطوراً ملحوظاً، واصبحت اكثر دقة ونظاماً، حيث أولاها الخلفاء أهمية كبرى لأنها حصن البلاد ودرعها، فخصص لذلك رجال مسؤولون عن مراقبة أعداء الدولة، عمن ظلوا على ولائهم للأمويين، أو عمن يعتقدون بأن العباسيين ليسوا أحق العرب بالخلافة، وهكذا منح أفرادها صلاحيات ونفوذاً أكبر.

وأصبح لرئيس شرطة بغداد حق تدبير حرس الخليفة الخناص وتسوزيع الحراسة على مداخل بغداد الأربعة وفي طرقات المدينة ، لمراقبة المفسدين وكل من بحاول إثارة الشغب ، أو يخرج على القوانين المرعية أو الاداب العمامة ، أو يطفف الكيل والميزان ، حرصاً على المصلحة العامة وحماية للأرواح والأموال والأعراض .

ويتضح هذا من قول أبي جعفسر المنصسور مؤسس السدولة العياسية: «أركان الملك أربعة: قاض لا تأخذه في الحق لومة لائم، وصاحب شرطة ينصف الضعيف من القوي، وصاحب خراج لا يظلم الرعية، وصاحب بريد يكتب إليَّ بخبر هؤلاء على الصحة».

#### شروط اختيار صاحب الشرطة

لم يصل إلى منصب صاحب الشرطة إلا أهــل العـــلم والمعـــرفة ، ومــمن

الإسلامي الذي كانت تحكمه عقيدة الإيمان الـراسخة وخشــية الله في مهبـط الوحي بالجزيرة العربية ، فالعقبدة راسخة والمؤمنون يخشون الله ووازعهم الديني عميق .

وهكذا تطورت الشرطة تبعاً للتغير السياسي والتبدل الاجتاعي الذي ظهر أيام الأمويين ، فوضعت نظم ككمة تعد الأساس الحقبق لنظم الشرطة الحديثة ، ومنها مراقبة المشبوهين وحصر ذوي النشاط الإجرامي في سجلات خاصة ، كما أسندت مهمة مراقبة هؤلاء في حاضرة الدولة دمشق إلى زياد بسن قيس وإلى غيره في المدن والولايات لمحاسبة كل خارج على أصول الدين وقواعده .

# الشرطة في الولايات الإسلامية

ولما فتح العرب مصر على يد القائد عمرو بن العاص عام ٢١ ه، واستوطنوها أقاموا نظاماً للشرطة يتولى حماية الناس من الجناة ويقاوم بعض العادات التي تتنافى مع أداب الإسلام، وأسسوا للشرطة داراً في حاضرتهم

اشنهروا بالسيرة الحسنة والعدل والنزاهة والورع والاستقامة ، لأن صاحب هذا المنصب كثيراً ما شغل منصب الوزارة وأشرف على إدارة الولايات الإسلامية ، فإذا ما تحاب الوالي حل محله صاحب الشرطة في الإشراف على أمور الولاية وفي الصلاة بالمسلمين بالمسجد الجامع .

#### أعوان صاحب الشرطة

ويتخذ صاحب الشرطة أعواناً بساعدونه في مهمته النبي تسوعت بسزيادة السكان وتعدد جنسياتهم وعاداتهم وطباعهم في ملاحقة الخارجين على الأداب الإسلامية والشريعة السمحاء التي تحرم الخمر والزنى والقتل، فمن خرج على النظم المعمول بها عوقب وصدرت احكام بحقه، فضلاً عن قضايا الإرث والبيع والشراء وقول الزور والفسق وما إليها، ولهذا كان من واجبات أفراد الشرطة تنفيذ أمر القاضي بنقل المتهمين إلى السجن وحبسهم المدة التي صدرت بحقهم عقاباً على ما اقترفوه من إثم، كها كانت من مهامهم المقيام بالتحريات عن الفارين من وجه العدالة.

ويختار صاحب الشرطة رجال من ذوي الاخلاق الكريمة والسيرة الحسنة ، لأن مهمتهم سامية وهي المحافظة على الحرمات والحريات وإقامة الحدود طبقتاً لاحكام الدين كحد الزن والسرقة والقصاص من القتل الذي سفك دماء حرمها الله سبحانه دون وجه حق .

#### الشرطة في الأندلس

وقد عرف صاحب الشرطة في دولة بسني أميسة بسالأندلس بصاحب المدينة ، وكانت مهمته إقامة الحدود واستيفائها ومعاقبة المجرمين ، وقسمت الشرطة هنا إلى شرطة صغرى لا بتجاوز اختصاصها عامة الناس ، وشرطة كبرى يمتد عملها إلى الحاصة من ذوي المناصب الرفيعة والحاصة ، وكان مفر صاحبها أمام دار السلطان حيث يجلس بين أعوانه في مجلس مهيب .

ثم جا، عبد الرحمن الناصر لدين الله (٣٠٠-٣٥٠ م) فابتكر نظاماً للشرطة أطلق عليه الشرطة الوسطى، وكان اختصاصها الطبقة المتوسطة من المهندسين والأطباء والمثقفين والتجار، وعين لهذه الوظبفة سعيد بسن سعيد بن جدير.

وكان هناك فريق رابع من رجال الشرطة الخاصة كلفوا بحراسة الخليفة وقصره وهمايته أثناء المواكب الرسمية وزواره وضبوفه مسن رجسال السدول مسفد الهم.

واستقلت كل فئة عن سواها واحتصاصاتها ، فكان لها رجالها ونـظمها وأساكنها ولو أنها لم توجد في كل عهد من عهــود الحـكم الأمــوي في بــلاد الأندلس .

وكان رجال الشرطة بالأندلس يطوفون ليلاً في الدروب والأحياء ، وهذا الطلق عليهم اسم الدرابين عيث كان كل حي مقساً إلى دروب لها باب يغلق عليه بعد غروب الشمس ، وكان كل حارس بحمل قنديلاً أثناه طوافه ومعه كلبه وسلاحه ليكون مستعداً لملاحقة اللصوص في تلك القاع ، واستخدام الكلاب في أغراض الشرطة عمل عربي ورائد في هذا المجال إدراكاً منهم لاهمية الكلب في ملاحنة انجرمين واقتفاء أثرهم عن طربق حاسة الشم القوية التي يتمتع بها ويتفوف بها على سائر الحيوانات والإنسان .

وقد أكدت الوثائق التاريخية أن صاحب الشرطة في مدينة قسنطينة بشال إفريقيا حمل الناس على احترام نعالم الدين ، فكان لا يجيز أن يعاقب اللص بضربه بالسوط دون أن بقم عليه الحد بقطع يده طبقاً لحكم الشربعة ، وذلك لانه لا يريد أن يجمع حدين في ذنب واحد .

#### الشرطة في مصر أيام الطولونيين

استأثر والي مصر أحمد بن طولون بسلطة الشرطة ، وحالفه التوفيق في إقرار السكينة والأمان في ربوع البلاد ، فكيح جماح كل من حاول إرهاب الناس أو النعدي عليهم ، وفتك بالعصابات التي كاثت تغير على القرى وتنهب القوافل ، واستطاع سجر ما يقرب من ثمانية عشر ألفاً من هؤلاء البغاة .

وعني بتكوين جهاز للشرطة السرية ، وكانت له عيمون تأتيه بأخبار المجرمين حبث اهم باختيارهم بعناية وبعد اختيبار دفيق يتموقف على مسدى نجاحهم في استقصاء الأخبار ، كما كان يخرج بنفسه متنكراً يجوس الأسواق والطرق ؛ وروي مرة أنه استطاع أن بكشف أحد أعدائه من أنباع الخليفة الموفق العباسي وكان بتنكر في ثياب البنائين .

ووضع ابن طولون لرجال الشرطة الذين يعهد إليهم بسالعمل سياسة مزدوجة الأسلوب والحدف، تجمع بين قم الأقويا، والرفق بالضعفاء وفي كتابه خم دليل على ذلك : «أرفق بالرعية وانشر العدل بينهم واقض حوانجهم واظهر إكرامهم وصيانتهم وتفقد مصالحهم فإني أسير بالليل في عالهم، فكل موضع أمر به لا يخلو من متهجد يذكر الله»، وفي كتابه لصاحب الشرطة العايا بسطالب بسالشدة حيث يقول:

«تشدد عليهم وأرهبهم منك ولا تلن لهم واغلظ عليهم، فإن أسير في عالهم فا أمر بموضع فأسمع منه إلا غناء أو سكرانا أو معربدا قد أخرجته عربدته إلى الوثوب والكفر».

#### الشرطة أيسام الفاطميين

كان اصحاب الشرطة بعيبون عادة من الاعوان المقربين للخليفة ، وكانت مهمة وجال الشرطة ، بالإضافة إلى حماية الارواح والاعراض والممتلكات ، تنفيذ أحكام القضاة وتحفيق أقوال المتخاصمين وإنفاذ الخصوم عمد الاقتضاء بالقوة ، والمحافظة على النظام وفت جلسوس القضاة في مجالس الحسكم وحراستهم ،

#### المحتسب

واستحدث نظام المحتسب الذي أوكل إليه مراقبة الآداب العامة والأسر بالمعروف والنهي عن المنكر وعاربة الفساد والانغيس في الإباحية ، وسع الناس من اللهو العلني والغناء والعرف على الآلات الموسيقية والاجتاع على شاطئ النيل للفرجة والجلوس على المقاهي ، ومن مهامه توقيع عقوبات التعرير والردع والجلد للصوص والزناة عند إفامة الحد عنهم ، إلى جانب التشهير والتوبيع والنتي والضرب .

#### الشرطة الأيوبية والمملوكية

أطلق على صاحب الشرطة في هذا الوقت اسم الوالي الذي تعددت أعباؤه ومهامه وإن ظلت للمحتسب سلطاته واختصاصاته التقليدية ، ونتيجة لاتساع القاهرة وكثرة سكانها ، اقتضى الأمر وجود ثلاثة مسؤولين عسن الشرطة : أحدهم بالقاهرة ، والثاني بالفسطاط، والثالث بالقرافة .

ويختص والي القاهرة بالعاصمة والفسواحي، وكان أكبر السولاة أهميسة وأكثرهم مركزاً ومرتبأ حيث خصص له إقطاع يدر ايراداً بين خمسة عشر الف وأربعبن الف دينار في العام.

أما والي الفسطاط فيشرف على سكان الفسطاط والعسكر والقطائع، ومنح إقطاعاً يدر بين سبعة آلاف وعشرة آلاف دينار، بينا عهد لـــوالي القـــرافة الإشراف على الأمن والمقابر والجنازات ومراعاة الاداب العامة.

ونظراً لمنزلة صاحب الشرطة المرموقة فكان يعين بمرسوم من السلطان، ولا مجوز أن يغادر منطقته إلا بإذن من حاكم مصر، ومنح لصاحب الشرطة وأتباعه زي خاص يعوفون به بين الناس.

وكان يستعين برجال مدريين أشبه بالضباط في أبسامنا هذه ، ولهولاء مساعدين يتولون حفظ الأمن والقبض على المتهمين ، ويشتركون في ملاحقة المجرمين الفارين من وجه العدالة ، وألحق بالقصر الذي يسكنه مكان خصص لحبس المتهمين والمجرمين ليكونوا تحت مراقبته .

ونظراً لزيادة الأحياء السكنية والتجارية في العاصمة استحدثت وظيفة الحراس الذين يتولون حراسة الدروب والطرقات.



#### الشرطة أيام العثمانيين

وكانت الدولة العنائية قد آلت إليها بلاد العراق والشيام ومصر والحجاز والين وشمال إفريقيا بعد انتصبارهم في مصر في معسركة السريدانية عيام والين وشمال إفريقيا بعد انتصبارهم في مصر في معسركة السريدانية عيام الالاد والولايات، وكان والي الشرطة أشبه بمدير الامن، ومن أشهر هؤلاء «علي آغاء الذي قبض على نواصي الامور بكل حزم، فقد أجمع على تاييده قادة الفرق العنائية وزعاء الماليك وكبار العلماء، فسوصفه الجسيرةي المؤرخ بقوله: «وصار له هيبة عظيمة ووقار زائد، ولم يقف في طريقه احد سواء كان خبالا أو حماراً، وتخشاه النساء في البيوت، وهو فائت لم نستطع امرأة أن تطل من طاقة عد.

وكان رجال الشرطة يأمرون الناس بتحصين بيوتهم ومتاجرهم ويكثرون من إقامة الدروب في الاحياء حيث تغلق بالأبواب المصفحة بالحديد المدعمة بالمسامير والسلاسل والقضيان الحديدية، وكان لكل باب حارس خاص يتقاضى مرتبه (أجره) من البيوت التي يقوم بحراستها . . ويغلق الباب بعد العشاء ولا يفتحه إلا لمن يتأكد من شخصيته ويمكون قد نبه إلى اضطراره للعودة متاخراً .

ومن أعمال رجال الشرطة أنهم يمرون في الدروب والطرقات لتفقد الأحوال فيها، كما يأمرون الأهالي بإشعال القناديل أمام متاجرهم ومساكنهم.

ومن الحكام الذين اهنموا بتوطيد الأمن وحققوا في ذلك نجاحاً كبيراً على بك الكبير الذي ثار على الحكم العثماني، وأحكم سيطرنه على البلاد، وجعل المساواة بين الرعبة شعاره، وقد نقل عنه أحد الرحالة الأوروبيين قوله: «إن غايتي الوحيدة أن يأمن الناس على أموالهم حتى لو بسطوا بها أيديهم، وأن يأمنوا حرمة منازلهم ولو تركوها مقتوحة الأبواب أثناء الليل ١.

كما أن رجال الشرطة كانوا يعتبرون سكان الحي مسؤولين عن الجوائم التي تحدث فيه كإظهار القاتل أو أداء ديته وإعادة المسروق أو رد قيمته .

وهكذا اظهرت نظم الحكم من قضاء وحسبة وشرطة أصالة ودقة في التنظيم والتشريع والأحكام، وأكدت أن العرب والمسلمين كانوا رواداً في نظم الحكم كها كانوا سباقين في مجال العلم والفنون، وأصبحت تشريعاتهم وعلومهم وفنونهم مشاعل تضيء للإنانية وتيسر لها سبل الحياة، وتوقر لها الأمن والتفدم والحضارة، ولهذا أصبحت قبساً اعجب بها الأوروبيون وصارت منهجاً يحتذى.

#### المراجع

- ١ ــ مقدمة الن خلدون ــ ١
  - ۲ ــ تاريخ ايس ميسر .
- ٣ المعجب في نلحيص اخبار، المغرب عبد الواحد المواكناي.
   ١٤ ابن إياس : تاريخ مصر.
  - الحبراني: عجائب الأثار في النزاجم والأحبار.
  - ٦ ـ تاريخ الإسلام السباسي الدكتور حس إيراهيم حسن.

# الهــوامــش

 (١) سميت بهذا الاسم لما غير به رجالها من علامات خياصة بهم ، والعسب هو البطواف بالليل لتتبع أهل الربب ،





# بق لمر ، خليل السواحري



منذ سنوات طويلة لم يسقط الشلج ، كان الأطفال بتلهفون لرؤية المدينة سهولا بيضاء مستوية ، فطالما تحدث الكبار عن روعة الثلج حين يخرج الناس إلى أسطح البيوت والشوارع يلعبون بالثلج ، يصنعون منه تماثيل ودمى ، ويتقاذفون كراته فيا بينهم ، وتصبح هذه الكرات البيضاء أدوات للغزل والتواصل بين الشبان والفتيات .

منذ سنوات وهم يحلمون بأن يستيقظوا ذات صباح ليجدوا الثلج وقد غمر المدينة وكساها حلة بيضاء زاهية وأحال الأوراق الخضراء على أغصان الأشجار شعراً أشيب جميلاً.

كان صاير يتمنى ، وهو يستمع إلى هذه الأحاديث المشوقة ، أن تجود السياء هذا العام بالثلج ، وحين سقطت الأمطار هذا الشتاء ،

أيقن صابر أن الثلج قادم لا محالة . . كل مساء حين تسد الغيوم السوداء الأفق الغربي ، وتبدأ الرياح العاتية بالهبوب ، كان صابر يندس في فراشه قرب والدته وبحلم بأن يستيقظ وقد سد الثلج مداخل الزقاق .



ولقد صحا أكثر من مرة في الليالي الممطرة وأطل من نافذة الكوخ التي تضربها الرياح والمطر لعلمه يجد الدنيا وقد ابيضت من الثلج.

هذا المساء كان ثمة اجماع بأن الثلج قادم ، ولذا فقد تزود أهل الحي والجيران بما يحتاجون من مؤن ومحروقات ، الطحين والأرز والسكر

والعدس ، وبعضهم اشترى بضعة أرطال من الخبر والخضار والخضار واللحوم ، أما أم صابر فقد اشترت قليلاً من الأرز وبضعة أرغفة من الخبز ، وملات الوعاء الوحيد لديهم بالكاز ، ولم يكن لديها ما يكني لشراء اللحم أو الخضار .

حدَّث صابر نفسه :

... أريد نقط أن أرى الثلج .

قالت له أمه:

\_ احكم إغلاق النافذة والبس معطفك الصوفي فالثلج قادم.

\* \* \*

مثلها توقعوا تماماً ، كانت المدينة هذا الصباح أفقاً فسيحاً من البياض الناصع ، كل الشوارع والازقة والسطوح مساحات محتدة من الثلج ، أما الأشجار وأعمدة الهاتف والكهرباء فقد كانت هي النقاط السوداء الوحيدة التي تبدو من بعيد .

كل الأولاد كانوا قد نزلوا إلى الشوارع أو صعدوا إلى السطوح ، لكن حرب الكرات الثلجية لم تبدأ مبكرة . فالناس حين يلتقون مع الثلج يحسون لأول وهلة برهبة مفاجئة أو ياخذهم شعور ما بأن هذه

الأشياء البيضاء المستوية والطرية الملمس يجب ألا تخدشها الأيدي ، أو تلوثها النعال ،لكن هذا الإحساس ما يلبث أن يتلاشى حين تبدأ أول يد بتمزيق هذا الاستواء الإسفنجي الهش ، وهكذا تبدأ الحرب خافتة في أول الأمر ، ثم تشتد رويداً رويداً ، تبدأ أولا بين الصغار ثم تمتد إلى الشيان والفتيات وما تلبث حاها أن تصل إلى الكبار ، فالرجال تستهريهم النساء على السطوح المجاورة فيصبحن هدفاً للكرات البيضاء المضغوطة جبداً والفتيات يجدن متعة فائقة في التضارب مع الشبان الذين يتجمعون في الساحات والشوارع .

مجلة القيصل العدد (٤٢) ص ١٤٠

ولكن الحياس المتوهج ما يلبث أن يفتر فيلبي الناس نداء الدفء والطعام .

\* \* \*

ربحا كان صابر هو الأقل حظاً في الاستمتاع ببهجة الثلج خلال الساعات الأولى من صبيحة هذا اليوم ، فكل أولاد الحي عاشوا دوغا شك هذه المتعة البكر ، بعضهم تدحرج فوق الثلج وبعضهم حمله في جيوبه كرات صلبة كأنها الحجارة وبعضهم أغراه بباضه وهشاشته فراح

يلتهمه بشراهة . ولكن معظم هؤلاء حين انسلوا إلى بيوتهم بعد أن أنهكهم اللعب والجوع والصقيع كان في انتظارهم الدفء والمواشد الشهية ، معظمهم وجد ملابس أخرى بدلا من ملابسه المبتلة ، أما صابر فكان أقلهم حظاً من كل النواحي فلا ملابس أخرى غير مبتلة ولا ماثدة زاخرة على قدر هذا الجوع والجهد . إلا أنه لم يكن الوحيد الذي نام ليلة الثلج الأولى في ظلمة مطبقة حين لم يستطع بياض الثلج الناصع أن يكون بديلاً للكهرباء .

ومع ذلك فلم يحزن صابر كثيراً فقد كانت البيوت كلها تغطس في الظلام . ولم يحزن صابر حين راح أهمل الحيي يتحدثون عن انقطاع الاتصال الهاتني مع المدينة ، فهو آخر من يعنيه مثل هذا الاتصال كها لم

يحزن صابر كثيراً حين بقيت الطرق مغلقة حتى طوال اليوم التالي فحا الذي يعنيه من هذه الطرق حتى ولو ظلت مغلقة سنة بمكاملها ولم يحزن صابر حين ظلت البقالات الكبيرة موصدة لأن أصحابها لم يتمكنوا من الوصول إليها ، فليست لدى والدته أية نقود يمكن أن تشتري بها شيئاً من البقالات الكبيرة أو حتى البقالات الصغيرة .

ولم يحزن صابر لأن والدته لم تجد ما تقدمه لـه مـن طعــام في البـــوم التــالي غير لقمة من الخبز وقليل من الأرز ، فهو يعلم أن أطفالا آخرين في أحياء أخرى فقيرة قــد لا يجدون تلك اللقمة من الخبز .

لم يحزن صابر لكل ذلك ، لكنه حزن بشدة حين تبين لـه أن مـدينته الكبيرة عجزت تماماً عن الاحتفاء بالنلج كيا عجزت عن الاحتفاظ، ولـو ليوم واحمد صغير، بتلك الفرحة الغامرة التي يبعثها الثلج في العيون حين تطل صباحاً من النوافذ فإذا الأرض كلها امتـداد نـاصع مشرق وزهـرة بيضاء مفعمة بالنظافة .



وصاحب السمو الملكي الأمير فهرين عَبْرُ الْعَرْيِرُ النابُ اليَّادِ نَهْ الله وَنَابُ رَبْسِ عِلْسَ المُورَاءِ وصاحب السمو الملكي الأمير حَبْرُ لَحَرِّنَ حَبْرُ لِلْعَرْيِرُ النابُ اليَّادِ نَهْ سِي عَبْرَ الوطني

وحكومة الملكة العبية السعودية الشيدة والشعب العن في السعودي الكريم أعاده الله على الجميع بالمن والبركات.

THAM! D

(بن رس ۵۰ - ۸۰)

لا بـد ان تشـكو.. لا بــد ان تحكى ..

تقلبت على الفراش بجسدها المنهك ، لعله يكلمها . .

انتظرت لحظات . . نادته في الظلام بصوت منخفض . . لم تسمع رداً غير هرير انفاسه الخانت . .

منذ لحظات طويلة وهي تراود نفسها أن تحدثه . كانت السيجارة متوهجة في يده وهو راقد بجوارها . . كعادته سحب انفاسها الأخيرة في سرعة وأطفأها لينام . . كانت لا تسزال مترددة . . وكانت تبحث أيضاً عن كلمة تبدأ بها شكواها . . بل كانت تبحث عن كلمات لا تضايقه . .

ليست تدري لماذا الليلة شرعت تفكر أن تسمعه شكراها . . ربحا لأنه ساعة العشاء نظر إلى يدها المربوطة بخرقة نظيفة ، وسأل ماذا بها . .

آلمها بعض الشيء أنه لم يلحظ ذلك ساعة الغداء . . حولت عن وجهه نظرة عتاب فاضت بها عيناها . . عزت عليها نفسها . . لكنها ردت مهونة :

« لا شيء . . حرق بسيط » . .
 دون أن يسأل ما سببه رشف من كوب
 الشاي . . وأوصاها أن تدهن بمرهم الحروق :
 هل نسيت ؟

خف ألمها :

\_ لقد دهنت بالفعل ..

لم تنبهه إلى أن أنبوبة المرهم فرغت من زمن . . وأنه ثم يحضر غيرها . . .

طيب هو . . . أبيض قلبه كاللبن \_ لكن لو أنه سأل ماذا أحرق يدها . . كانت تـود أن يعرف أنه الموقد القديم عندما حاولت معالجته ، فانقلب الزبت المغلى بإنائه على يدها . .

يدأت تسمع غطيطه الهادئ. وخزها الندم لأنها لم تتكلم قبل أن ينام ..

شعرت بالتعب يتزايد وينبض في كل أجزاء حسدها . .

ودت لو يواتيها النوم عاجلًا لتستريح من عناء النهار الذي تحسه ، لكثرة ما تتعب، طويلًا ممتدأ بلا نهاية .

من ساعة أن تصحو حتى تضع جنبها على الفراش ، وهي واقفة على كعبي قالميها . . لا تعرف الجلوس للحظة ، ولا تملك من وقتها إلا ما تعطيه للبيت الذي لا تفرغ مشاغله .

لا بعد أن تحكي . لا بعد أن تشكو . لكنها لن يكنها الكلام بعد أن راح في النوم . .

تمنت لو أن أمها لا ترال في الدنيا الآن .. لترى إلى أي حد تتعب في هذا البيت .

تخیلتها تطل علیها بروحها . . دائماً کانت تقول لها إن أرواح الموق اللّذین بجبوننا تحـوم حولنا ، لتری حالنا دون أن نراها .

على أية حال سوف تنتظر حتى الغد . . لكن ترى هل نسيت ؟ . . الولد ينتظر كرب الشاي ليعينه على المذاكرة . . وأيضاً يجب أن تطمئن على البنتين في نومها ، وتحكم حولها الغطاء ، إلى أن تنهض مرات أثناء الليل لتعيد ما فعلت . .

صحت في الصباح قبل أن يفتح أحد في البيت عينيه . .

أيقظت الأولاد وأسرعت لتضع إسريق الشاي على الموقد .. ولتتسمع من لحيظة لأخرى طرقة بائع اللبن على الباب .. وتعود فتهرول إلى حجرة الأولاد لتعبد ايقاظ من لا يزال بتناوم وتحثه على الإسراع ..

انتهت من إعداد الشاي فأيقظت زوجها . . وعادت لتجهز طعام الفطور . .

تركت ما بيدها وجرت إلى البنت لتسكت صراخها، وتعيد إليها شريط الشعر الحريري الذي اغتصبته أختها .. مشطت للأخرى شعرها في الهوجة .. وانزلقت من يدها المتعجلة زجاجة الزيت وهي تدهن شعر البنت فانكسرت .. ليس الأن ، يمكنها أن تكنس شظايا الزجاج .. تعجلت خروج الأولاد بعد أن حذرتهم من المشي على أرضية الحجرة بأقدام حافية .. وانفلتت إلى المطبخ .

ملأ أذنبها تصايح البنتين على شطائر الفول والجبن لتلحقان موعد المدرسة ، سمعت شجارهما من أجل كراسة أخفتها إحداهما .

وزعيق الولد الذي يبحث عن كتاب ضائع . . وكاد اللبن يفور على النار وهي مشغولة بتقطيع الخبز . . وخر طرف السكين إصبعها فأوجعها .

خلا البيت ووجدت نفسها وحدها ككل يوم .

تطلعت إلى الأطباق التي تملأ الحوض في انتظار غسلها ، ربما وجدت ضرورة لمسح أرضية الشقة ، بعد أن تنفض التراب عن الشبابيك التي أرجأتها أمس ، وفي انتظارها رتق جوريين لزوجها ، وقيص الولد . . وعليها غسل (مريلة) البنت الصغيرة المبقعة بالحير ،

وبعض المناديل . . يجب بعدها أن تبدأ طبخة اليوم من السمك الذي لا يشبع منه الأولاد ، ليجدوا الغداء في انتظارهم . . همذا إذا لم تبدله بالمحشو الذي طلبه زوجها أول أمس ، والذي يستغرق منها ساعات طويلة .

كم تتعب .. وكم هي مشغولة داهًا ..

في المساء شكا زوجها من أحد جنييه فانزعجت ..

راحت تعمل بهمة وتتعجل نفسها للفراغ عما وراءها ..

ولزمت جوار السرير الذي يرقد عليه ، بعد أن أوصت الأولاد بالهدوء لراحة أبيهم ..

استغنى زوجها عن سيجارة ما قبل النوم .. فلم تر في الظلام طرفها المشتعل . وتسوارت في ونسيت أحداث يومها .. وتسوارت في أعهاقها الرغبة في الشكوى ..

فقط راحت تتسمع انفاسه لتطمئن نفسها أنه سينام جيداً .. كما تود .. وأنه يخير ..



# اندان العنون

# بقلم : محدف كري أسور

كان رئيس الجهاعة الفنية في المدرسة واثجامعة ، نال من أساتذته الكثير من التشجيع والتقدير والحب ، وكانوا يتنبأون له بمكانة مرموقة في عالم الفن . . بل إن أحدهم وصل به الحهاس إلى القول بأنه سيكون صاحب مدرسة في الرسم ، ومذهب في الفن يتناوله النقاد بالدرس والتفسير ، وتتناقله أجهزة الإعلام إلى كافة أرجاء المعمورة إعجاباً .

على أن سر إعجاب أساتذته بمواضيع لوحاته وخطوطها وظلالها هو أنه كان فناناً عميق الإدراك مرهف الحس. ولم تكن لوحاته إنفعالا بشطحات فنية طارثة أو تقليداً لخطوط رسام كبير، أو مجرد خطوط تنغمس في الألوان، لا تقول غير ما يضيفه لون بجوار لون من إحساس، كانت كل لوحة يرسمها إنما يخاطب بها أخص ما تختلج به نفوس الناس. أما من حادث اهتزت له البلاد، أو خبر انفعل به المجتمع إلا وخفقت ريشته بلوحة تفهمها العامة وتناقشها الخاصة.

وعندما تخرج في كلية الفنون الجميلة ، زكاه أساتذته والحوا في توظيف مهندسا للديكور في هيئة المسرح ، كي يظل على اتصال مباشر بما يثير في نفسه طاقة الإبداع ونزعة التجديد وسهولة الانتشار .

هنا استراح أساتذته وطاب بالهم . . وكأنهم إنما ينــاضلون في ســـبيل هـدف لن تستقيم حياة الفن بدون تحقيقه .

وتفاءل صديقنا بالمستقبل خيراً ، وأحس بأبواب المجلد وقلد الفتحت أمامه رحبة فسيحة ، ويأن مجتمع الفن في البلد قد بسط يديه له مرحباً ، وما عليه إلا أن يخطو . . فالطريق أمامه ممهدة ، مفروشة بالورود .

لكن مسألة أخرى كانت تواجهه وتلح في طلب الحيل . . كان يحب جارة له من أيام الدراسة الثانوية ، وكان يحل معها بالمستقبل ، وهمي تشاركه شهرته ومجده وكفاحه ونجاحه

سارته سهرت وبعده وبعده والشهرة . العمل والنجاح والانتشار ليست حمنا من أحلام المجد والشهرة . العمل والنجاح والانتشار ليست مشاكل تعترض طريقنا لكي تعمل ، لا بد أن يكون عندك بيت نعمل فيه . . لا تنسى حياة الضيق والملل في بيت أهلك . . شقة ضيقة وأولاد كثيرون ، وأب وأم أعطيا كل ما عندهما . . وليس من العدل الإلحاح عليها بما هو أكثر . . وإذا لم تستطع تقديم العون لهما فلا أقبل من أن تعنيها من أعبائك .

## • وما العمل؟

\_ النقود هي العمل والشاغل والهدف.

• ولكن . . . . .

\_ تظلمني لو ظننت أنني أقصيك عن آمالك . . هما همي ورقة وقل . . أحسب بالأرقام كم نحتاج من نقود نشتري بهما ورقم وأفسلاما وألوانا . . كم من نقود تحتاج لشراء \* الشبكة ، عندما تخطبني من أهلي ، أم ترانا سنظل حبيبن يغشبان الحدائق ويتجولان في الشوارع ، وعند



المساء يعود كل منهما إلى بيت أهله ؟ أنت محتماج لتقود لشرء « الشبكة » ونقود للمهر . . ونقود للشقة . . ونقود لما يقمع على طالب الزواج مسن أعباء شراء المطبخ والنجف والسجاد .

● الدنيا ليست كلها نقود . . لا تكوني مادية إلى هذا الحد . إننا في بداية الطريق ، وأمامنا مستقبل عريض . . كل ما نحتاجه هو التفكير الهادئ والصبر . و . . .

- (تقاطعه بحدة) أرجوك كفانا حبأ وصبراً . . رصيدي من حيك وقير ، والصبر بذلت لك منه الكثير ، والمسألة أتنا نقطلع إلى الحياة من وجهتي نظر مختلفتين . أفق يا عزيزي . إنها لا نزال في مجتمع يقهوده رجل و «معه » امرأة وليس العكس . . كلما تقدم السن بالرجل ارتفع مركزه الاجتماعي وازداد نضجاً ونجاحاً ، فالغد عنده نجاح ومركز اجتماعي وشهرة ونقود . . أما الفتاة ، فإذا تقدمت بها السن ولم تتزوج صارت عانساً . . ألست معي قي أن سنوات العمر عند الرجل خط يتصاعد ، وعند المرأة إنحدار ينزلق ؟ .

• هذه نظرة متشاغة.

\_ أوه .. ها أنت تدخل بي في مناقشة لا نهاية لها .. اسمع ! .. أنت تقول بأن المواقف الهامة في حياة الإنسان تدعمها التصرفات الجادة .. هذا رأيك . أما موققي فأوجزه لك في كلمات محددة قليلة . . إنتي أحبك ، وسأظل على حبك . فإذا كنت تريدني زوجة فأنت تعلم الطريق إلى بيت أهلي . . ولكن تذكر . . لو جئت تطلب يدي فإن قبولك زوجاً لي مرهون بمناقشة الأرقام . .

وانصرف بلا وداع .

أمسك ورقة وقلياً ، وأمضى مع الأرقام أياماً وليال ، خرج بعدها إلى أساتذته وأصدقائه راجباً إياهم العدول عن تسرشيحه لهيئة المسرح ، والبحث له عن عمل يتقاضى منه أجراً مرتفعاً ، يجد فيه الكثير من فرص الأجر الإضافي والحوافز والمكافآت والأرساح ، وأذعن الاساتذة لإلحاحه ورسحوه للعمل بإحدى شركات التنقيب عن البترول .

وهناك ، كان العمل يستهلك معظم مساعات يمومه ، وكان يضطر في أحيان كثيرة \_ إلى السفر إلى مسواقع العمسل في الصحراء الغربية . في بادئ الأمركان يرجوهم إرساله إلى هناك طلباً لبدل السفر وأجور الإنتقال وأملاً في المزيد من المكافآت والحوافز ، وبعد ذلك اعتادوا عليه وأدمنوا وجوده وعمله بيتهم ، وصار مكلفاً بكل مهمة عمل إلى هناك ، فسعدوا به وكانت سعادته بهم غامرة .

ولم بمض وقت طويل حتى كان اسمه على كل لسان ، ونشاطه يغطي مساحة كبيرة من خريطة العمل ، فبرشحه مديروه لبرئاسة العلقات العامة بالشركة ، وارتقع رائبه ، وازداد حجم مدخراته ، واقبل ملىء

الجيب مقعم الثقة بالنفس إلى حبيبته بخطبها.

#### \* \* \*

ومرت السنون، وأنجب منها ئلالة أولاد وبنتاً، ثم استأجر شقة كبيرة جديدة وجهزها بأفخر الأئاث، واستعد لحجز سيارة جديدة.

وذات يوم جلس إلى مكتبه يتصقح الجرائد اليومية ، فوقع بصره على مقال نقدي يشغل حيزاً كبيراً من صفحة الأدب والفن ، وعلى رأسها عنوان على سنة اعمدة يقول : «حسين منصور . وخطوة جسورة على الطريق » . . وفي السطر التالي عنوان آخر بحروف كبيرة : « . . وداعاً للاشجار والأنهار والتلل ، ومرحباً برسوم الفلاحين والعال » .

انسكبت القهوة على ثيابه دون أن يدري ، وأفاق على لسعة الحرارة في فخذه . . ضغط على زر الجرس بعنف وعصبية ، وأرسل « الساعي » يطلب أحد مرؤوسيه ، زميله أيام الدراسة وخريج دفعته .

#### • أرأيت جرائد اليوم يا واثل؟

ــ تقصد حسين منصور؟ لقد سعدت جداً بهذا الخبر، وكنت قدد رأيت له أكثر من معرض خلال السنوات الماضية . . ألا تــذهب معــي اليوم لمشاهدة المعرض وتهتئة حسين ؟

#### • طبعاً، طبعاً.

لم يدر ماذا قال بعد هذه الكلمة ، ولا يذكر متى انصرف وائـل مـن أمامه ، ولا أي حوار دار بينها بعد ذلك .

إن مجرد تخرج حسين في الكلية يعتبر خبراً صعب التصديق. كان أساتذته يكنونه دائماً بالطالب الذي «يرسم بذيل حمار».. ولم يسمع كلمة إطراء واحدة من أحد، وها هو اليوم يصبح اسماً يشار إليه بالبنان، واتجاهاً فنياً يتحرك له النقاد درساً وتفسيراً. أما هو.. فاين يقف من.. حسين؟

وفي المساء شهد المعرض ، وشد على يد زميله مهنئاً ، وعــاد إلى بيتــه وقد اشترى ورقاً وأقلاماً والواناً . . ومر بغرفة نومه فــراى زوجتــه تغـط في ثوم عميق ، وعلى شفتيها ايتسامة غامضة باهتة .

أغلق باب الغرفة ومضى إلى مكتبه ، ورسم لوحة جديدة . . امرأة جيلة تتطلع إلى جدار من نقود . . فا عشرون يدأ ممدودة ، وعشر عيون جاحظة ، وسبعة أفواه فاغرة ، ولسان كالثعبان . . وهي تمد أياديها إلى الجدار تريد أن تقتلع ما به من نقود فتقذف بها إلى أفواهها .

وفي الصباح وضع للوحة عنوان: «الرواج» وغادر بيت قبل أن نستيقظ زوجته، تطلع إلى الطريق فوجده على غير العادة طويلاً، شاقاً، مليئاً بالمنحنيات.

# Chall Supple

اسم بستحق تقنكم في مجال التبريه

ويجانب وحدات السنبابيك المألوفة

سنعن نت الم مجرع بي من: - العظمتين وأجهزة التكبيف المركزي الأجهزة التكبيف المركزي

وكها تتازب كفاءة عالية - أسعار منافسة - خدمة تامة وضان شامل







للعادمات إنصالاب، وكالت ميتسويستى البكاتريك

الشركة السعودية للألكترونيات



كثيراً ما نسمع شبابنا وشاباتنا يتمنون أن يصبحوا أطباء بعد إنهاء دراستهم الثانوية ويلتحقوا بالجامعة لدراسة الطب . بعضهم يحقق أمنيته فيصبح طبيباً ، وبعضهم ينصرف إلى صنعة أخرى غير الطب ، ولو سألت أحدهم عن سر رغبته في أن يكون طبيباً لأجاب دون تردد ، جواب العارف الحكم ؛ الأساعد الناس وأخلصهم مسن آلامهم بسالقضاء على المرض ...»



فإذا ما وصل إلى غايته وأصبح طبيباً يمتلك سيارة فارهة ، وعيادة فخمة وملابس ثمينة ، سرعان ما ينسى بعضهم ما نقر نفسه له مسن مساعدة الأخرين ، ويدخل في سباق مع زملائه في اكتساب الزبائن وتنمية الثروة ؛ ليكون له مكان في المجتمع ناسياً ، أو متناسياً ، كل أخلاقيات الطب في سبيل تحقيق عرضه المادي ، وأن الطب رسالة سامية إنسانية قبل أن يكون مهنة لتحقيق النفع .

هذه الظاهرة يمتل بها مجتمعنا العربي اليوم ، وقليل من الأطباء من وفقهم الله فحافظوا على أخلاقيات السطب وأثروا علمهم ، وظلوا على اتصال وثيق بمصادر المعرفة السطبية وتقدم العلوم بمختلف أنواعها ، ولم يكتفوا بلوحة نحاسية كتب عليها : « الدكتور فىلان بن عالان ، خريج جامعة كذا ، بتقدير كذا ، والحائز على شهادة كذا وكذا وكذا وكذا . . . »

تذكرت هذا وأنا أشرح لأحدهم أعراض مرض ألا بي ، فوجدته غير مهتم لما أقول ، يهز رأسه بحركة مسرحية دلالة على أنه يفهم ما أقول ويشجعني على الاستمرار . وبعد الروتين المنبع أخرجت ورقة نقدية كبيرة لأقدمها له ، فخطفها من يدي خطفاً ، فتبسمت ضاحكاً من فعلته ، وقفزت إلى ذهني صورة الرازي ، وابن سينا وابن زهر وغيرهم من أطباء المسلمين وعليائهم . . .

بقلم : جاسدأبو صفية

تذكرت أيام كان الناس من كل أرجاء الدنيا يأتون إلى بلاد المسلمين ليتعلموا السطب بأخلاقياته مسن الأطباء المسلمين . يومها كان للطب أخلاق ينقيد بها الطبيب ومن شلت بحرم من عارسة صنعة الطب . . . قرأت عنهم أن نقاية الأطباء تشترط على الطبيب أن يكتب وصفته الطبية من نسختين ، تبق إحداهما عنده في ملف المريض لدراسة الوصفة في حالة حدوث مضاعفات أو مسوت للمريض ، فإذا ثبت دقة الوصفة وملاءمتها خالة المريض فلا لوم على الطبيب ومنع من عارسة الطب .

وكم كانت فرحتي كبيرة عندما وقع في يمدي كتيب صغير رأيته في عيادة طبيب صديق نمن من الله عليهم فحافظوا على أخمالقهم المدينية والطبية ، فاستعرنه منه وقرأته وأحببت أن أعرف القراء به فكان همذا

+ + +



الكتيب كان بعنوان : « أخلاق الطبيب ، .

وهو عبارة عن رسالة موجهة من أبي بكر السرازي إلى بعض تلاميذه . وقد حقق هذه الرسالة وقدم لها المدكتور عبد الطيف محمد العبد ، جزاه الله كل خير بأخراج هذا الكتاب .

وقد رجعت إلى ما كتبه بروكلهان في كتابه التاريخ آداب اللغة العربية العربية عن مؤلفات الرازي ، فلم أجد ذكراً لهذه الرسالة ، وأشار الكتور عبد اللطيف أنها من مخطوطات دار الكتب المصرية ، كتبت عام ١٩١١ هـ ، نقلاً عن أصل خط الرازي .

# الركائز التي تقوم عليها أخلاق الطبيب

وتدور الرسالة من أولها إلى آخرها حول عدة ركائمز تتعلق بأخلاق الطبيب وسلوكه الشخصي والمهني وكيفية المعالجة . وفيا يلي نعرض بإيجاز أهم هذه الركائز .

1 \_ أن يصون الطبيب نفسه عن الاشتغال باللهو والطرب ؛ لأن مهنة الطب مهنة جادة ، واللهو والطرب من الأشياء التي تصرف الإنسان عن الجد والواقع ، وتجعله يعيش في جو حالم بعيداً عن آلام الناس ، ولا بليق بالطبيب أن يكون أضحوكة أمام الناس إذا لها أو طرب ؛ لأن اللهو والطرب بخرجان الإنسان عن طوره .

كها نهى الرازي تلميذه عن السنكر ؛ لأنه يذهب العقبل والوقار ، فلا بدري الطبيب ما علة المريض وما هو السدواء النسافع له ، كها لا يستطيع الطبيب السكران أن يجري عملية جراحية لما قد يترتب عليها من

نثائج خطيرة نتبجة السكر .

٢ \_ علاقة الطبيب بالمرضى: يقول الرازي: «واعل يا بني أنه ينبغي للطبيب أن يكون رفيقاً بالناس، حافظاً لغيبهم، كتوماً لأسرارهم». (ص ٢٧).

فعاملة الناس بالرفق من قبّل الطبيب يعطيهم أماناً وراحة نفسية لا يقدرها إلا من يحس بها من المرضى . كما أن حفظ أسرار المرضى يجعل الطبيب محل ثقة المريض ، ويساعده في معرفة الداء وأسبابه ووصف العلاج الناجع له ؛ لأن المريض يبوح بكل ما عنده لطبيبه لعال ذلك يخفف عنه الألم ويشعر براحة نفسية إذ بحدث طبيبه بمشاكله وآلامه .

" عض الطرف: ينص الفقه الإسلامي على أن نعالج المرأة السلمة عند طبيبة مسلمة ، فإن تعذر ذلك ، فلا مانع أن يكون السطيب رجلًا ، شرط أن يكون مسلماً متصفاً بصفات المسلم من غض للبصر وغبره . وهذا ما أكد عليه الرازي فقال بالنص : «على السطبيب أن يكون مخلصاً لله ، وأن يغض طرفه عن النسوة ذوات الحسن والجهال ، وأن يتجنب لمس شيء من أبسدانهن ، وإذا أراد علاجهن أن يقصد الموضع الذي فيه معنى علاجه ويترك إجالة عينيه إلى سائر بدنها » (ص ٢٩) .

إلا يكون متكبراً على الناس ، مما يجعل المرضى ينفرون

منه ویکرهونه .

ومن ذلك أبضاً ألا يداخله « العُجّب بالنفس » وأن يكون متواضعاً ؛ لأن العُجّب بالنفس أقة تقتل صاحبها أيا كان نوعه وعلمه .



★ ابن زمر 🖈

قال الرازي: «ورأيت المتطببين من إذا عـالـج مـريضاً شــديد المرض فبرأ على يديه ، دخله عند ذلك عجب وكان كلامه كلام الجبارين » (ص ٣٨).

ولذلك يوصي الرازي تلاميذه بالتواضع ؛ لأن « الشواضع في هذه الصناعة زينة وجمال ، دون صنعة النفس ، لكن يسواضع بحسن اللفظ وجميد الكلام وليّنه وترك الفظاظة والغلظة على الناس ، (ص ١٨).

٦ - التوكل على الله في العلاج: بعض الأطباء قديماً وحديثاً
يعتقدون أنهم بعلمهم يستطيعون شفاء المرضى وعمل المعجزات ، ناسين
أن الشفاء بيد الله وحده ، وإنما الصبيب وسيلة الله \_ سبحانه وتعالى \_
للشفاء ، وذلك انطلاقاً من قوله تعالى على لسان سيدنا إبراهيم \_ عليه السلام \_ : ﴿ وإذا مرضت فهو يشفين ﴾ (الشعراء آية ٨٠).
وينصح الرازي الأطباء بالتوكل على الله وتوقع البرء منه لا من قوة الطبيب وعلمه وعمله ، فإذا فعل بضد ذلك ونظر إلى نفسه وقوته في الصناعة وحذقه حرمه الله البرء » (ص ٣٨ \_ ٣٩).

٧ ـ استمرار التعلم: وذلك بالمواظبة على تصفح الكتب الطبية والعلمية ، فلعله يسأل عن شيء فيعرف الإجابة عنه ، وكم من طبيب يكتفي بحصوله على إجازة الطب ويهمل بعدها متابعة الدراسة وتسطور العلوم الطبية فيخسر نفسه ويخسر المريض أيضاً .

٨ ــ دراسة عامة لحال المريض في الصحة والمرض ليتسنى
 للطبيب دراسة الظاهرة المرضية منذ بدايتها وقبل أن تظهر ، وما مسبباتها

والحالة النفسية والصحية الني كان عليها المريض فبل مرضه ، ماذا فعل . ماذا أكل أو شرب ، كيف ينام ، وقياس النبض قبل وبعد المرض ،

9 ويهتم الرازي بدراسة نفسية المريض وعاداته وخاصة في الأكل لمعرفة نوع الطعام الذي يجبه ودراسته ؛ لما لنوع الطعام من علاقة مباشرة أو بعيدة بالمرض ، وبعد دراسة الطعام يوصي الطبيب بغذاء معين يجبه المريض ، لكن حسب مواصفات طبية وتحت إشراف الطبيب .

10 - المساواة يين المرضى في العلاج: من النصائح الفينة التي يقدمها الرازي لتلاميذه الأطباء ألا يميزوا بين الفقير والغني في العلاج \_ كما هو حاصل اليوم \_ لما لمذلك من تأثير سيء على نفسية المريض الفقير، ونزع للثقة بينه وبين طبيبه. وقد كان الرازي خير مثال يحتذى لطلابه في هذا، فقد كان يجري على الفقراء الجرايات الواسعة.

11 - متابعة العلاج وعدم التجرية في المريض : ينصح الرازي تلاميذه الأطباء بعدم الاكتفاء بوصف الدواء للمريض بل بملازمة المريض بعد إعطائه الدواء والإشراف التام عليه ومتابعة سير الدواء فلعل له بعض التأثيرات الجانبية التي تظهر بعد فترة من تناول الدواء فيتضى وجود الطبيب لعلاجها في حينها .

ومن هنا جاء نهي الرازي عن التجربة في المريض ، فالمريض ليس حقلًا للتجارب \_ كما يفعل الكثير اليموم \_ بــل على الــطبيب أن يشخص المرض بدقة ليصف العلاج الناجع .

### قصة طبيب

هذه أهم النصائح التي وجهها الرازي في رسالته إلى تلميذه الطبيب وإلى كل طبيب قديماً وحديثاً لعلها تنفع من يريد النفع . وفي ختمام هذه المقالة أود أن أشير إلى قصة تبين مدى الخلق الذي كان يتحلى به الأطباء المسلمون ، أسوقها للعبرة دون تعليق :

استدعى احد الأمراء طبيباً ليطبه في قصره ، فرفض الطبيب الذهاب ، فاضطر الأمير إلى الحضور بنفسه إلى بيت الصبيب حيث نزل ضيفاً عنده ، ولما تم شفاؤه واراد الرجوع إلى بلدته عرض على الطبيب مالا مقابل العلاج ، فرفض الطبيب وقال: لا آخذ على علاج ضيفي شيئاً . فشكره الأمير ورحل . وبعد أن استقر به المقام في بلده أرسل إلى الطبيب هدية مع الوزير . فرفض الطبيب قبولها أبضاً . فقال له الوزير : وما يدري الأمير أنك رفضت قبول الهدية ؟ آخذها أنا وأخبره أنك أخذتها ؟ قال الطبيب قولته المشهورة : « يكفي أنني أعلم أنسني رفضتها » .



# مناسك الحسج



### الإحرام

من أنواع الإحرام: الإفراد، والقران، والتمتع.

(فالإفراد): أن يحرم من يريد الحج من الميقات بالحج وحده ، ويقول في التلبية : ولبيك بحج ، ويبق محرماً حتى تنتهي أعمال الحج ، ويعتصر بعد ذلك إن شاء . وفي هذه الحالة لبس عليه ذبحة .

(والتمتع): سُمّي بذلك للانتفاع بأداء النسك في أشهر الحج، ولأن المحرم يتمتع بالتحلّل من الإحرام بلبس الثياب والتطبّب وغير ذلك، وكيفيته أن يحوم من المبقات بالعمرة وحدها، ويقسول عنسد التلبية: «لبيسك بعمرة». وهذا يقتضي البقاء محرماً حتى يصل إلى مكة، ويطوف البيت، ويسعى بين الصفا والمروة، ثم يحلق أو يقصر، ثم يتحلّل، فيخلع ثياب الإحرام، ويلبس ثيابه المعتادة إلى أن يجيء يوم التروية يوم الشامن مسن ذي الحجة، فيحرم من مكة بالحج. وفي هذه الحالة عليه هدي (ذبح ذبيحة لفقواء الحرم)، أما غيره فلا يلزمه ذبيح شيء. يقسول الله عبر وجل : في فن تمتع بالعمرة إلى الحج فا استيسر من الهسدي فسن لم يجد قصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجعتم تلك عشرة كاملة كه. والتمتع أفضل من القران ومن الإفراد لأنه أقرب إلى البسر، وهو الذي عناه وسول الله صلى الله عليه وسلم لنفسه، وأمر بمه أصحابه.

أما (القران) فهو أن يحرم من عند الميقات بالحج والعمرة معاً ، ويقول في التلبية : « لمبيك بحج وعمرة » . وهذا يقتضي بقاء الحرم بحرماً إلى أن يفرغ من أعمال العمرة والحج جمعاً ، ويكفيه في هذه الحالة طواف واحد وسعي واحد للحج والعمرة مثل المفرد . روى مسلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم فال لعائشة : «طوافك بالبيت وبين الصفا والمروة يكفيك عليه وعمرتك » . وذهب أبو حنيفة إلى أن لا بعد معن طوافين وسعين ،



### بئر زمزم:

بعد الطواف وبعد التوجه إلى مقام إبراهيم عليه السلام ، وصلاة ركعتين

سئة الطواف ، يذهب الحاج إلى بثر زمزم ، ويشرب منها هنيناً ، فإن السوول صلى الله عليه وسلم فال : « ماء زمزم لما شرب له ، إن شربته تستشفي شفاك الله ، وإن شربته لشبعك أشبعك الله ، وإن شربته لقطع ظمئك قطعه الله » .

أما الشراب نيستحب أن يكون على ثلاثة أنفاس ، وأن تستقبل به القبلة وتحمد الله وتدعو وتقول : « اللهم إني أسألك علماً نافعاً ، ورزقاً واسعاً ، وشفاء من كل داء وسقم » .



#### لتلسة:

بعد أن ينوي الخاج الإحرام يبدأ التلبية فيقبول : «لبيك اللهم لبيك . لبيك لا شريك لك لبيك . إن الحمد والنعمة لك والملك . لا شريك لك . لبيك إله الخلق لبيك . . غفار الذنوب لبيك . . لبيك وسعديك . . والخير كله بيديك . . لبيك اللهم لبيك . . لا شريك لك لبيك . . إن الحمد والنعمة لك والملك . . لا شريك لك . . لبي لك عبدك وابن عبديك . . لبيك وسعديك . . والخيرات والبركات كلها بين يديك . .



### ثنية كداء:

وتعرف بالثنية العليا ، وعلى الحاج أن يدخل مكة منها ، فقد دخلها النبي صلى الله عليه وسلم من جهة المعلاة (وهي مقبرة أهمل مكة) ، فمن تيسر له ذلك فعله وإلا فعل ما يلائم حالته .



#### الجمار:

إذا ارتفعت الشمس من البوم العاشر من ذي الحجة ، يسوجُه الحساج إلى

منطقة الجمار لرمي جمرة العقبة قبل النزوال ، وعلى يمين مستقبل القبلة في الجادة ، ويستحب أن بقف الحاج عند الجمرة جاعلاً مكة عن يساره مستقبلاً الجمرة بوجهه ما لا يقل عن مترين . ويأخذ الحصاة بطرفي إبهام وسبابة يمده ويرميها بحيث تقع الحصاة عند الجمرة أو قسريباً منها وهسو يقسول : «الله أكبر» ، ويرمي الحصاة الثانية ، وهكذا حتى يرمي سبعاً .

ورمي الجمار ذكر لانتصار إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام على الشيطان حين أراد أن يثني الوالد عن أمر ربه ، يغرر بإسماعيل حتى لا يستجيب لابيه .



### الحبيج :

روى النسائي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال : هجهاد الكبير والضعيف والمرأة الحج والعمرة». وقد فرض الحج في العمر مرة واحدة لقول الله عزّ وجل : ﴿ ولله على الناس حج البيعت لمن استطاع إليه سبيلاً ﴾ ، وقول رسوله الكريم : «يا أيها الناس قد فرض عليكم الحج فحجُواه ، قيل : فقال رحل : أكل عام يا رسول الله ، فسكت صلى الله عليه وسلم حتى قالها ثلاثاً . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم - قالما تطعم » .

والحج عبادة الله تعالى بزيارة بقاع غصوصة هي مكة وعرفة والمؤدلفة ومنى ، بأنعال غصوصة هي الإحرام والطواف والسعي والوقوف بعرفة ورمي الجهار ، والحلق أو التقصير ، وغير ذلك ، في أيام معلومات . قال تعالى : ﴿ وَإِذْ بِسُوأُنّا لِإبِراهِم مكان البيت أن لا تشرك بي شيئاً وطهر بيتي للطائفين والقائمين والركع السجود . وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالا وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق . ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام فكلوا منها وأطعموا البانس الفقير . ثم ليقضوا تفثهم وليوفوا نذورهم وليطؤفوا بالبيت العتيق . ذلك ومن يعظم حرمات الله فهو خير وليطؤفوا بالبيت العتيق . ذلك ومن يعظم حرمات الله فهو خير الرجس من الأوثان واجتنبوا قول الزور ﴾ .

وعن أبي هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « من حبحُ فلم يرفُّ ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه » ، وعنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « الحجَّاج والعمَّار وفد الله إن دعوه أجابهم وإن استغفروا غفر لهم » .



### النندب:

عن ابن عباس رضي الله عنها أن امرأة من جهيئة جاءت إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقالت : إن أمي نذرت أن تحنج ، ولم نحنج حسى ماتت ، أفاحج عنها ؟ قال : «نعم ، حنبي عنها ، أرأيت لو كان على أملك دين أكنت قاضيته ؟ اقضوا الله ، فالله أحقُ بالوفاء » .

وعن الفضل بن عباس أن امرأة من خثعم قالت : يا رسول الله ، إن فريضة الله على عباده في الحج ، أدركت أبي شيخاً كبيراً لا يستطيع أن يثبت على الراحلة ، أفاحج عنه ؟ قال : الله نعم » . فمن استطاع السبيل إلى الحج ، ثم عجز عنه بمرض أو شيخوخة لزمه إحجاج غيره عنه ، لانه أيس من الحج بنفسه لعجزه ، فينيب عنه غيره ، وفي الحديث دليل على أن المرأة يجوز لها أن تحج عن المرأة . وإذا عوفي المريض بعد أن حج عنه نائبه فإنه يسقط الفرض عنه ، ولا تلزمه الإعادة وإلا تفضي إلى جانب حجتين . ويشترط فيمن يحج عن غيره أن يكون قد سبق له الحج عن نفسه لما رواه ابن عباس رضي الله عنها أن الرسول صلى الله عليه وسلم سمع رجلاً يقول : لبيك عن شيرمة ، فقال : الحججت عن نفسك ، ثم حج عن شيرمة ، فقال : الحججت عن نفسك ، ثم حج عن شيرمة ،



### الذبح :

قال الله تعالى في شأنه : ﴿ وأتسمُوا الحبُّ والعمرة لله فإن أحصرتم فيا استيسر من الهدي ولا تحلقوا رؤوسكم حتى يبلغ الهدي محلك فن كان منكم مريضاً أو به أذى من رأسه فقدية من صيام أو صدقة أو نسك فإذا أمنتم فن تمتع بالعمرة إلى الحج فيا استيسر من الهدي فن لم يجد فصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجعتم تلك عشرة كاملة ﴾ .

يذهب الحاج إلى المنحر بعد رمي الجمار ، ويشتري الهدي ويدبجه بيده إن استطاع ، وإلا فبيد جزار . والهدي واجب عليه في حالتي التمتع والقران ، وغير واجب في حالة الإفراد بالحج أو بالعمرة ، وواجب على من نول واجبأ من واجبات الحج ، والهدي هو ما يُهدى من النعم تقرباً إلى الله عرُّ وجال ، وهو تخليد للفداء ؛ حيث نجى الله إسماعيل من الذبح .

والهدي لا يكون إلا من النعم وهي الإبل والبقر والغنم . ويذبح في أي موضع من الحرم ؛ فعن جابر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : «كل منى منحس ، وكل المزدلفة موقف ، وكل فجاج مكنة طريق ، ومنحس « . والأولى بسالنسبة للحاج أن ينبح بحى ، ولا يجوز أن تعطي الجزار الأجرة من الهدي ، ولا بأس بالتصدق عليه منه .



# الحجر الأسود :

بعد الطواف يقصد الحاج الحجر الأسود ، الذي يقع في الركن على يسار المشاهد إذا كان واقفاً في مواجهة الكعبة ، على ارتفاع مائة وخمسين سنتيمتراً ، مستقبلاً الحجر مسارًا بالملتزم ( وهو جدار باب الكعبة ) ، فإذا صار أمامه وقف بجانبه ، واستلمه بيمينه وقبله تقبيلاً خفيفاً إن أمكن أو أشار إليه باليد اليمني ، وقال وهو يقبله : ه إني لأعلم أنك حجر ولو لم أر رسول الله صلى الله عليه وسلم قبلك واستلمك ما استلمتك ولا قبلتك ، بسم الله . . الله أكبر . . ولق الحمد .



### المزدلفية :

بعد غروب يوم التاسع من ذي الحجة يتوجّه الحاج مباشرة بأن يجعل جبل الرحمة خلف ظهره من طريق الاخشيين إلى المزدلفة بالسكينة ، فيسبر سيرأ رقيقاً وهو يلبّي ، ويذكر الله فيكبّر ويهلل . والمزدلفة تبعد عن عرفة بحوالي التي عشر كيلومتراً ، فإذا أتاها الحاج صلّى المغرب ثبلاث ركعات والعشاء ركعتين باذان وإقامتين من غير تبطوع بينها (جمع تاخير) ، والمزدلفة كلها مكان للوقوف إلا وادي مُحَمِّر (بين المزدلفة ومنى) الذي يسنُ فيه الهرولة . ويجمع الحاج تسعاً وأربعين حصاة قدر حبة الحمص تقريباً ، ولا بأس أن يجمع سبعين حصاة في كيس صغيرة للاحتياط ، ويحقظها معه . ويحكث بالمزدلفة حتى بعد منتصف الليل ، والانضل أن يمكث إلى ما بعد صلاة الفجرة .



### السُّغيُّ :

ويُقصد به السعي بين الصفا والمروة . وهنو يذكّرنا بسعي هناجر ، وهرولتها باحنة عن الماء لولدها الظامئ . . إسمناعيل ، حسى فسرّج الله سبحانه وتعالى كربتها ، وأمن غربتها ، وفجّر لها زمزم .

نبعد الطواف بخرج الخاج من باب الصفا ، ويصعد مرتفع الصفا (والصفا حجر أزرق من أصل جبل أبي قبيس) ، وسيرى الكعبة ، ويتجه إليها ، ويدعر . قال تعالى : ﴿ إِنْ الصفا والمروة من شعائر الله فين حج البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يطوف يهما ومن تطفع خيراً فإن الله شاكر عليم ﴾ . والسعي بين الصفا والمروة سبعة أشواط (سعي الحج أو العمرة) ، ويرتفع الحاج على مرتفع الصفا ، ويقول : «الله أكبر . . الله أكبر . . الله أكبر . . الله أكبر ولله الحمد» .



### المشعر الحرام:

تال نعالى : ﴿ فَإِذَا أَفْضَتُم مَنْ عَسَرَفَاتَ فَاذَكُرُوا الله عَنْدُ المُشْعَرِ الحَرَامِ ، واذكروه كما هداكم وإن كنتم مَن قبله لمن الضالين ﴾ . ورُوي عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لمنًا أن المزدلفة صلى المغرب والعشاء ، ثم اضطجع حتى طلع الفجر نصلى الفجر أسل الفجر ، ثم ركب القصواء حتى أن المشعر الحرام ، ولم يزل واقفاً حتى أسفر جداً ثم دفع قبل طلوع الشمس . والمشعر الحرام أو قزح تل صغير قليل الارتفاع أتيم عليه مسجد المزدلفة .



### التقصير والحلق:

إن كان المحرم محرماً بالعمرة وحدها تحلّل بالحلق تقصير النسعر ، وبـذلك يحلُّ له كل شيء كان محرماً أو لأجل الإحرام ، وبـذا يكون قــد طاف طـواف

القدوم ـ وإن كان محرماً بالحج والعمـــرة أو بــــالحج وحـــــده فـــــلا يقصر ولا يتحلّل ، ويستمرُّ على إحرامه حتى يوم العبد .

قال تعالى : ﴿ لقد صدق الله رسوله الرؤيا بالحق لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله آمنين محلقين رؤوسكم ومقصرين لا تخافون ﴾ ، ونال تعالى : ﴿ ولا تحلقوا رؤوسكم حتى يبلغ الهدي عله ، فن كان منكم مريضاً أو به أذى من رأسه فقدية من صيام أو صدقة أو نسك ﴾ . ويفضل المحلقون عن المقصرين لأن الحلق ابلغ ، وأدل على صدق النبّة في التذلّل لله ؛ لأن المقصر يُبق لنفسه من الزينة . والحلق أو التقصير يكون بعد الذبح إن كان مع الحاج هدي ، وإلا نيكون بعد رمي جمرة العقبة يوم النحر .

ويستحبُّ في الحلق أن يبدأ بالشق الأيمن ثم الأيسر، والحاج مستقبل القبلة ويكبِّر، وبعد الفراغ منه يصلي، ويستحبُّ أن يأخذ الحاج من شاربه، ويقلم الطافره، وللأصلع أن يمرر الموسى على رأسه، والمرأة تأخذ من مقدم رأسها أغلة من اطراف شعرها. وبعد ذلك يحلُّ للحاج ما كان محرَّماً عليه وهو عرم فيغتسل، ويلبس ملابسه العادية، ويتحلُّل تحلُّل تعاماً مسن الإحرام، ويسمى ذلك بالتحلُّل الأصغر.



### الإفاضة:

بعد رمي جمرة العقبة والحلق أو التقصير ، يذهب الحاج إلى البيت قبل الظهر من يوم النحر ، ليطوف طواف الإفاضة ، فيطوف سبع مرات ، ثم يصلي ركعتين ثم يشرب من ماء زمزم . ويخرج الحاج من باب الصقا ، ويسعى بين الصفا والمروة سبع مرات ، ويدعو في الطواف والسعي ، كما دعا في طواف القدوم . ولا سعي عليه إذا كان سعيه الأول عند القدوم عن الحج أو عن الحج والعمرة ، ويكفيه في هذه الحالة الطواف فقط ، ولكن يكون عليه سعي إذا كان سعيه عند القدوم عن العمرة فقط .

وطواف الإفاضة أمر به الله تعالى في قبوله : ﴿ وليبطؤفوا بالبيت المعتيق ﴾ . وطواف الإفاضة ركن من أركان الحج ، وبأداثه تتحلّل التحلّل الأكم .



### الطُّوافُ :

عند الطواف يأخذ الحاج الرداء من وسطه من تحت منكبه الأيمن ، ويجعل طرفيه فوق كتفه الأيسر ، ويجعله في الوقت نفسه تحت إبطه الأيمن ، ويكشف كتفه اليمن ، ويجعل الذراع الأيمن عارياً ، ويراعي شروط الطهارة الكاملة ، ويقول : «اللهم إتي نويت طواف بيتك المعظم سبعة أشواط لوجهك الكريم ، طواف الحج اوالعمرة او الوداع . اللهم يسره في وتقبله مئي . . اللهم إيماناً بك ، وتصديقاً بكتابك ، ووفاء بعهدك ، واتباعاً لسنة نبيك محمد صلى الله عليه وسلم . . أشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، وأن محمداً عبده ورسوله . . اللهم إني أسائك أن تقبل تسويتي ، وأن تتجاوز عسن خطيئتي ، وتضع عني وزري . . الحمد لله الذي بلغني بيته الحرام الذي جعله مثابة للناس وأمناً ، وجعله هدى ومباركاً للعالمين ، ويدعو الله ما شاء ،

قال عليه الصلاة والسلام: وتنفتح أبواب الساء، وتستجاب دعوة المسلمين عند رؤية الكعبة، ويتعين على الرجال الرمل أي الإسراع في المثني مع هز الكنفين، ونقارب الخطو في الاشواط الشلائة الأولى، والمنبي في الاربعة الاشواط التالية، على أن يكونوا متوضئين، مستوري العورة، مضطبعين (أي جاعلين وسط الرداء تحت الكتف اليمنى، ورد الطرفين على الكتف اليمنى، وتبق الكتف اليمنى مكشوفة). ولا رمل على النساء وبكره الشرب في الطواف، والوقوف والكلام في أمور الدتيا مع الغير ولو عرض للطائف عارض يمنعه من مواصلة الانسواط، أو أقيمت الصلاة، فله أن بقطع الطواف لذلك، فإذا فرغ مما عرض له بنى عليه وأكمله، ويفضل أن يستأنفه من جديد، ولو شكّ في عدد أشواط الطواف أخذ بالاقلم.



### عطورات الإحرام:

يحظر في الإحرام السنراف المعاصي ، والخاصمة مع الرفقاء ، والفسوق ؛ لقوله تعالى : ﴿ فَن فَسرض فيهسن الحج فسلا رفست ولا فسوق ، ولا جدال في الحج ﴾ . كما يحظر لبس الخيط ، والخف أو الحذاء ، وعقد القران ، وتقليم الأظافر ، وإزالة الشعر ، لقوله تعالى : ﴿ ولا تحلقوا رؤوسكم حتى يبلغ الهدي محله ﴾ . ويجوز إزالة الشعر إذا نأذى ببقائه ، وفيه الفدية لقوله نعالى : ﴿ فسن كان منكم مريضاً أو به أذى من رأسه ففدية من صيام أو صدقة أو نسك ﴾ .

ويخظر في الإحرام التطيّب في الثوب أو البدن ، كما يحرم التعرّض لصيد البر بالقتل أو الذبح لقوله تعال : ﴿ أَحَالُ لَـكُم صيد البحر وطعامه متاعاً لكم وللسيارة وحرم عليكم صيد البر ما دمتم حرماً ﴾ .



### عرفات:

بعد طلوع شمس يوم الناسع من ذي الحجة بتوجّه الحاج إلى عرفات مع النكبير والنهليل والتلبية ، ويُستحسن النزول بنمرة والاغتسال عندها للوقوف بعرفة ، ويُستحب ألا يدخل عرفة إلا وقت الوقوف بعد الزوال . وعرقات واد واسع مساحته أحد عشر كيلومتراً مربعاً ، وتبعد عن مكة حوالي خمسة وعشرين كيلومتراً ، يجنم جبل الرحمة في الجهة الشيالية منه ، وبُقال إنها سميت بمذلك لأن إبراهيم عليه السلام فال لجبريل وهو يعلمه المناسك عندما وصلا إلى مكان الوقوف : « الآن عرفت » . وقد أمر الرسول صلى الله عليه وسلم منادياً أن ينادي ه الحج عرفة » ، والوقوف يبتدئ من زوال اليوم التاسع إلى طلوع فجر اليوم العاشر من ذي الحجة ، ويكني الوقوف في جزء من هذا الوقت ، إلا أنه يجب أن بمتد إلى ما يعد الغروب . ويمكن للحاج الصعود على جبل الرحمة ، وينغي عليه الحافظة على الطهارة واستقبال القبلة ، والإكثار من الاستغفار والذكر والدعاء ، ورفع اليدين مع حضور القلب .

روى ابن حبان عن ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : 1 إن الحاج حبن يخرج من ببته لم يخط خطوة إلا كتب الله له بهما حسنة ، وحطً عنه

بها خطيئة ، قإذا وقف الحاج بعرفات بأهى الله تعالى بهم ملائكته ، يقول : وانظروا إلى عبادي أتوني شعثاً غبراً ، أشهدكم أني غفرت ذنوبهم ، وإن كانت عدد قطر السهاء ه .



#### ىنى :

في اليوم الثامن من ذي الحجة ، إذا كان الحاج متحلّلًا من إحرامه قام في الفجر فاغتسل ، وصلّى الصبح ، فإذا أشرفت الشمس يحرم من جديد بالحج ، من المسجد الحرام أو المنزل الذي تنزل فبه . ويلبس الحاج الإزار والرداء ، وينوي الإحرام ويقول : ولبيّك اللهم حجًّا ، ويسلّم بناك الطهر والعصر منى ، وهي تبعد عن مكّة سنة كيلومنزات ، ويصلّي هناك الطهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر ، كل أربع ركعات يصلبها ركعنين . ولا يفوته أن يصلي في مسجد الخيف الذي صلّى فيه الرسول صلى الله عليه وسلم ، ويبيت في منى هذه الليلة . . ليلة التاسع من ذي الحجة . وبعد طواف الإفاضة يعود الحاج إلى منى لبيت بها ثلاث ليال ، تبتدئ من ليلة الحادي عشر من ذي الحجة ، إن لم يتعجّل ، فإن تعجّل بات بها ليلتين فقط ، ومنى تعجّل ذي الحجة ، إن لم يتعجّل ، فإن تعجّل بات بها ليلتين فقط ، ومنى تعجّل مقط عنه رمى اليوم الثالث من الأيام الثلاثة بعد يوم العيد .



### الإنفاق في الحج:

عن بريدة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ؛ النفقة في الحج كالنفقة في سبيل الله .. الدرهم بسبعائة ضعف ، أما عن جواز الاقتراض للحج فمن عبد الله بن أبي أوفى قال : سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الرجل لم يحج : أبستقرض للحج ؟ قال : لا . والحج يجب أن يكون من نفقة حلال ، ويجب أن يعد الحاج النفقة لكل من نلزمه نفقته إلى وقت الرجوع ، وأن يرد الودائع إلى أصحابها . ولقد شهدت الإنسانية في هذا الموضع من الأرض المقدسة أروع مظاهر البذل والفداء ، وأشد مواقف الاختبار والبلاء ؛ حيث ابتلى رب العالمين إبراهيم في ابنه إسماعيل ، وكان ما كان من أمر الفداء ، وإنقاذ ولد خليل الله إبراهيم .



### مواقيت الحج :

للحجْ ميقاتان : أحدهما زماني ، والآخر مكاني . فأما المبقـات الـزماني فهو شوال وذو القعدة وعشر من ذي الحجـة . وأمـا الميقـات المكاني فيختلف باختلاف الناس ، والناس بالنسبة له أصناف ثلاثة :

- أهل الإقاق ، وهم من كانت منازلهم خارج المواقيت الخمسة ، وهي : ذو الحليفة والجحفة وقرن المنازل ويلمم ودات عرق . فقو الحليفة ميقات لاهل المدينة ، والجحفة ميقات لاهل الشام ، وقرن المنازل ميقات لاهل غجد ، ويلملم ميقات لاهل اليصرة والكوفة .

ومن كانت منازهم داخل المواقيت الخمسة ، وخارج الحرم ، وميقاتهم
 للحج أو العمرة دويرة أهلهم .

ـ ومن كانوا داخل الحرم كأهل مكة ، فيقاتهم للحج الحرم .

# مناقشات

# و 🕳 تعلیقات

### الأطباق الطائرة من جديد

في العدد التاسع والعشرين من مجلة ، القيصل ، تناول الدكنور مظفر صلاح الدين والمهندس سمير صلاح الدين ، الأطباق الطائرة ، كموضوع شغل العلماء والباحثين والقراء مدى سنوات عديدة . . وأود إضافة بعض النقاط البسيطة جول هذا الموضوع المثير .

لقد تجاذب حديث الأطباق الطائرة علماء ومتخصصون في طبيعيات الجبو ورجال الدين والعسكريون ، وإلى جانب هولاء جميعاً اصحاب الخيال . وتاهت الحقيقة بين هؤلاء جميعاً بين مؤيد ورافض ومنشكك وساحث ، على أمل إيجاد تفسير شافو فهذه الظاهرة الغريبة الني توقف عندها البحث العلمي حائراً أمام طلامعها ، ولم يجد لها حلا ولا تفسيراً رغم تقارب ما رواه كثير من مشاهدها .

بعضهم قال: إن بعض هذه الأطباق حطت على الأرض ونتج عـن ذلك احتراق المكان الذي هبطت فيه واختفاء بعض الحيوانات منـه. بــل وأكد البعض أن أحد الأطباق قد هبط في البرازيل عـام ١٩٦٢ م، وخرجت منه غلوقات خطفت بعض الحيوانات وفرت هاربة.

وانتهى بعض الباحثين إلى احيال وجود حياة ذكية في أرجاء الكون بإمكان أصحابها القيام برحلات استطلاعية لبعض الاماكن على الأرض ، وقوي هذا الظن لدى بعض العلياء الاميريكيين بسبب أن كل ما قيل عن هذه الظاهرة لم يحدث إلا بعد التقجير السذري في هيروشيا ونجازاكي في أواخر الحرب العالمية الشانية ، ودلل هؤلاء على صحة هذا الظن بأن النشاط الإضعاعي الذي أحدثته التقجيرات الذرية هو الذي جعل هؤلاء الاذكياء يقومون باستطلاعات يعرفون من خلالها ما يحدث على الأرض .

إن الأطباق التي شاهدها البعض لم تكن ذات شكل واحد وإنما تراوحت أشكافا بين القرص والطبق والمغزل والحلقة . أما أحجامها فنتراوح بين ستة أمتار إلى مئات وتختلف الوانها ، وبعضها بطيء السرعة وبعضها الآخر في سرعة الضوء أو في سرعة طائرة نفائة كها أن بعضها يصدر أصواتاً وبعضها بلا أصوات .

والشيء الذي أجمع عليه كل المشاهدين أنهم لم يروا أحداً من سكان الكواكب الأخرى داخل أو خارج هذه الأطباق. وقد ذكر الاستاذ أنيس متصور في كتابه ، الذين هبطوا من السهاء، أن بعثة استطلاع فضائية

هبطت من طبق طائر في أحد المطارات الأميريكية عام ١٩٥١م، وخرج منه ثلاثة مخلوقات يتكلمون الإنجليزية بطلاقة ، وطلبوا مقابلة السرئيس الاميريكي الراحل ، أيزنهاور ، الذي حضر إليهم بعد عدة ساعات ودار بينه وبينهم حوار ظل سرأ حتى كشف عن الحادثة العالم الأميريسكي البروفسور ليد وقال : إنهم زعموا أنهم سكان كوكب ضمن المجمسوعة النجمية المسمى «أوريون» أو الجبار.

وظاهرة انتشار نوادي الأطباق الطائرة التي تتابع أخبارها وتصدر مجلات دورية خاصة بها ويأبحائها منتشرة جداً في العالم الغربي، ولكن أغرب شيء حدث في مجال الاهتمام بها أن إحدى الجمعيات الإيطالية واسمها ، كون ، افتتحت مطارين خصصتها لهبوط الأطباق الطائرة في أقصى شمال البلاد على المجبال الألب، ،

وآخر رأي علمي في هذا الموضوع الغريب لعالمين أميريكيين قالا: إن هذه الأجسام المتوهجة قد نكون مجرد حشرات تحلث وميضاً عند حدوث ظاهرة جوية نادرة اسمها ، بريق سينيث الو، ، وقد قام هذان العالمان وهما ، فيليب كالاهان ، ومساعده د . مائكن قاما بنجربة توليد حقول كهربائية مشاجة لتلك التي تتولد خلال العواصف ، ثم وضعا بعض الحشرات داخل هذه الحقول وكانت النتيجة أن تحولت هذه الحشرات إلى أجسام متوهجة أشبه بالأطباق الطائرة .

سيد سمد شحاته جامعة القاهرة/ كلية العلوم

# حول موضوع «السائرات سيراً عكسياً»

لقد طالعت العدد (٣٥) من مجلتنا العلمية الفيصل ، وقد لفت انتباهي الموضوع الفيزيائي الكوني المنشور فيها وهو (السائرات سيرأ عكسيا) بقلم الدكتور عبد الرحيم بدر. وقد تمعنت بالموضوع تمعنا جعلني اسلط عليه بعض الأضواء ، ولكي تكون الصورة واضحة لدى القراء عموماً عن النظريات والآراء المتناقضة والمتضاربة التي تحاول الآن إعطاء تفسير جديد مناسب يحل علمياً وتجريبياً معضلة نشوء النظام المركزي الشمسي .

ومن المعروف ، من الجانب التجريبي ، أن النظام الشمسي يتكون من (٩) كراكب تبدأ بعطارد ، وحسب تسلسل البعد تأتي : فينوس ، الأرض ، المريخ ، جاعة الكويسكبات ، المشتري ، زحل ،

# مناقشات و تعلیقات

أورانوس ، نبتون ، ونتحدد بـ (بلوتو) كأبعد جسم منظور عن الشمس .

إلا أنه في السنوات الشلاف الأخيرة وُضع عدد من النظريات (الفرضيات الرياضية) من قبل العلماء تذهب إلى وجود (كواكب) جديدة في المسافة التي بعد بلوتو يسمى الأول به (إكس) ويعني الكوكب الجهول والذي لم يثبت وجوده علمياً بعد وثانيها جرم أو كوكب (كوال) نسبة لاسم العالم الذي اكتشفه ، ولا يزال قيد الدراسات والأرصاد الفلكية . وغة احتالات قوية باكتشاف هذين الجرمين الفضائيين البعيدين غابة البعد عن الأرض والشمس .

واستنتاجاً لما ذكرته أن النظام الشمسي لا يزال يزخر بالعديد من الاسرار والقوانين الطبيعية المجهولة .

ومن الملاحظ في بحث د. بدر، أن النظريات التي ذكرت في البحث لعدد من علماء الفيزياء، لا تعدو عن كونها (آراء).. وأن العلم لم يثبت بتجاربه أي واحد منها إلى اليوم، وأن النظرية الفيزيائية اخديثة لنشوء وتطور النظام الشمسي التي ابتدأت من آراء (كانط) إلى آراء (وايراكر). هذه الآراء فسرت عدة جوانب لطبيعة نشوء النظام الشمسي ... إلا أنها لم تعط إثباتاً لما قاله (كانط) أو لما قاله (وايزاكر) وغيرهما. وأن تلك التعليلات لم تصب الهدف بعد.

إن مجرد نشر (خبر) اكتشاف الاتجاه العكسي الـذي يبدور فيــه كوكب (فينوس) حول محوره، لم يهدم ما وضعه العلماء منـذ عهـود مضــت، مــن نظريات بل تسبب في بروز معضلة علمبة جديدة.

إن العلماء \_ بطبيعة الحال \_ يـواصلون دراسـاتهم للـوصول إلى ســب النظام المكتشف.

إن خير نظرية يمكن الاستناد إليها في عملية تفسير وتعليل ظواهر الفيزياء هي نظرية النسبية، وخاصة قانون الجاذبية للعالم الألماني ألبرت أنيشتاين. فهي التي يمكنها أن تزيل الغموض والآراء غبر الشابتة وتأني بتعاليل علمية ونعطي حلاً علمياً قاطعاً لمنشأ الحوكة النظامية الشمسية وتكوينها وما يحصل في هذه الحركات الفضائية.

إن اكتشاف الحركة المحورية العكسية لـ (فينوس) لا يعني أبدأ أنها أشرت (وأزالت) النظريات التاريخية التي وضعت لتعليل ظبواهر (النظام) بـل هـو شيء يخص موقع وحركة الكوكب حول الشمس. أمـا بـالنسبة لمسألة وجـود مجموعة الكويكبات (أجسام ما بين المشتري والمريخ) فلم يضمع العلماء بصماتهم بعد على نظرية قاطعة. وقاعدة الشذوذ التي نذكرها في موضوعاننا الفلكية هي

مسائل تطرحها طبيعة الاكتشافات الفضائية ، ولكن ليس على حساب النظريات التي أثبتتها التجارب العملية .

إن النظرية النسبية هي أساس الضيزياء العصرية ، وفي هذا المنطلق العلمي تكمن أهمية التطبيق لمبدأ النسبية لانشتاين لا سيا قانون الجاذبية على تلك الظواهر الكونية لحل معضلاتها وكذلك بما يسمى بد (مستحيلاتها) في بعض الأحيان.

خيري بخاخ دخيل البصرة - العراق

### عودة إلى المنامة

لقد قرأت في العدد ٣٤ من مجلة «الفيصل » في باب «مدينة وتاريخ » وأحب ان المنيف المنامة » ، وأحب ان أضيف أن اسم «دلمون» هو أقدم اسم عرفت به البحريان على مدى عصور التاريخ ، ومعناها في اللغة القديمة أرض الحياة ، أو أرض الخلود ، وحتى في الفترة الأشورية شاع هذا الاسم بتحريف بسيط وأصبح «تلمون».

وفي الفترة «الهلينسية » أصبح «تايلوس» أو «أرادوس» ، والسطريف أن الأسطورة القديمة تجد ما يؤيدها عند علماء الجيولوجيا ، فهم يتحدثون عن نشأة البحرين ويقولون : إنها كانت في الأصل جزء من شبه الجزيرة العربية ، وفي أواخر العصر الحجري الأول المحروف علمياً باسم «البليوليتي» لم تكن جزر البحرين ولا الجنزر الأخرى المنتشرة على شاطئ الخليج العربي موجودة ، إلى أن حدث في ينوم من أيام ما قبل التاريخ زلازل رهيبة انفصل حلى أثرها حمن الأرض ما انفصل وتناثر ما تناثر وأخذت تظهر في الخليج قطع ضخمة من اليابسة إلى أن استقرت في مكان قريب من الجزيرة الأم .

وفي أوائل العصر الحجري الثاني المعروف علمياً باسم « المزليسي » حدثت طوارئ جيولوجية في باطن الأرض فانفصلت جنور البحرين والجنور الاخرى القريبة من شاطئ الكويت وأخذت مكانها في الخليج .

وفي ذلك الوقت الذي يعود ناريخه إلى ما قبل ١٥٠ ألف سنة كانت المنامة والمحرق جزيرة واحدة ثم انفصلتا بتأثير تغبرات جيولوجية جديدة أخف وأقبل أثراً من التغيرات الزلزالية السابقة.

لحداث جاسم الكرادي دولة قطر ــ الدوحة



- الأخ محمد أسامة فتنة \_اللاذقية \_ سورية
- الأخت حياة نصر ربيع \_دمشق\_ سورية شكرأ لكما على إعجابكما بالحِلة ، وفي تشجيع قراننا دافع لنا

# • الأخ عبد الباسط الجزار \_دمشق\_ سورية

إلى الأفضل.

كشير من قــراثنا الأفــاضل اقترحوا علينا ما اقترحت، وبىالرجوع إلى أعـــدادنا الســــابقة ستجد إجاباتنا على ذلك.

### الأخ محمد طاهر محمد عبد السلام - كفسر الدوار ـ مصر

المجلة ليست وقفأ على كاتـب معين وصفحاتها المحدودة التي نحاول أن تضم من كل روضة زهرة لا تسمح لها بنشر القصص أو الروايات الطويلة . أما زيمارتك للمملكة العربية السعودية فيمكنك ذلك إذا اتبعت الاجراءات النظامية التي يتبعها غيرك ولك تحياتنا .

### الأخ السيد أحمد على نصر \_ الدقهلية \_ مصر

إعجابك بالشاعر محمد حسن فق نشكرك عليمه نيابة عنمه واقتراحاتك تستطيع أن تكتبها إليمه مباشرة ، وبالنسبة لعنوان مدير عام الصحافة فقد ذكرته بنفسك في رسالتك ولا داعى للاستفسار.

• الأخ المقيس حسن بن محمد \_ فاس \_ المغرب

ملاحظتك جيدة والصور الستي ننشرها عن الأطفال في الدول النامية والدول المتقدمة تموقفنا عنهمأ بعد انتهاء العام المدولي للطفل، وثق تماماً أن اهتمامنا بالطفل سيظل مستمرأ إن شاء الله ، ونسكراً لك على تهنئاتك بالعام الجديد.

### الأخ رشيد عـوض ـ اللاذقية \_ سورية

اقتراحكم أحلناه إلى اللجنة الدينية لدراسته ولك تحياتنا.

# • الأخ راشد سعد المطس \_ الجبيل \_ المملكة العربية السعودية

كل كتاب تنشر عنه في بـاب اكتب وردت للمجلة انشير إلى جهة إصداره أو الدار التي نشرته، فعليك بالرجوع إلى المجلة بعد البحث في المكتبات عن الكتب الني ذكرتها .

# ● الأخ جاسم الهويدي \_القامشلى\_ سورية

سؤالك سوف يحال إلى لجنة وسنؤال وجنواب، ومنوضوعك لا نستطيع الحكم عليه إلا بعد الاطلاع مع تمنياتنا الطيبة.

# • الأخ كهال محمد المنبرة -حلفاج \_ السودان

نحن نرحب بكل ما يصل إلبنا وننشره إذا كان في مستوى النشر .

# الأخـــت ر.ص.ط. ــ دمشـق \_ سـورية

نحن نـأسف لما يحـدث مــن بعض القراء، وقد التزمنا منذ فترة مضت بعدم نشر عنوان أي فاثرة في المسابقة واكتفينا بذكر المدينة

والاسم، وقد تلقينا عبدة رسائل مشابهة لرسالتك، تمنياتنا بالتوفيق .

# • الأخ محمد خليل إسراهيم عبد التواب \_الأقصر \_ مصر

نشكرك على مساهمتك ونعتمذر عن نشر ما أرسلته ولك تحياتنا .

### ● الأخ عبد القسادر صلاحية حلب سورية

إن الكتب الـتي ننشر عنهـا في باب كتب وردت للمجلة ترد إلى المجلة مقدمة مـن مــؤلفها، وفي العادة لا يبعث المؤلف بأكثر من نسخة واحدة ، لذا تعتذر عن تلبية طلبكم كما نعنذر عن نشر قصـتكم المرفقة .

# الأخ شطاح ملكية -البليدة - الجزائر

نعتذر عن تلبية طلبك وعلبك بالرجوع إلى المكتبات المخنصة ببيع الكتب فلعلك تجد ما تربد.

# • الأخ عمد صالح حدان إبراهيم \_ السودان إن ما نسعى إليه دائماً همو

التجدد والتجديد والحافظة على الثقة بيننا وبـين قــراننا الأفــاضل، وعلى أي حال فالمجلة تـرحب يـكل ما يرد إلبها والحكم بعد الاطلاع .

# ● الأخ محمد مسرزوق \_المدينة المنورة\_ المملكة العربية السعودية

ونحن نسألك أي كتــاب أزرق هذا الذي تعنبه؟ مع العلم أنسا لا نستطبع الإحاطة بكل ما ينطبع أو يترجم من الكتب يـومياً في عـالمنا

# • الأخ النادي فاطمة \_تازة السقلى ـ المغرب

نحن لا تالو جهداً في أن نــزود قراءنا بكل جديد ونسكرأ على المشاعر الطيبة .

# ● الأخ شمس الـــدين محمد الأمين باشا ببورت سودان السودان

هذه مشكلة يشكو الكثيرون منها مع أن توزيعاتنا تكون في بداية كل شهر لكل البلدان التي توزع فيها المجلة . شكراً .

### • الأخ عبد القادر الحداد \_مكة المكرمــة \_ المملكة العربية السعودية

نشكرك على مشاعرك النبيلة ونعتذر عن القصيدة ولك تحياتنا .

# • الأخ محمد الحادي ـدير الزورـ الحميـديةـ سورية

من فراءتك للمجلة تستطيع التعرف على المنهج اللذي تسير عليه ، ثم إتنا لا نحكم على سا يصلتا إلا بعد الاطلاع.

# الأخ خالد كليسلى \_حلب\_ سورية

شكرأ على رسالتك الستي ضمنتها مجموعة من الملاحظات، وسنحاول بقدر الامكان الاستفادة من ملاحظات جميع فراثنا .

# • الأخ حسام السدين سلمان \_مصياف\_ سورية

عندما تتوفر لمدينا المدراسات الوافية عن أي شاعر أو مفكر سواء كانوا من العرب أو الأجانب فالمجلة حريصة على نشر ذلك لقرائها لتعمم الفائدة وشمكرأ على الملاحظات .

- ♦ الأخ أحمد المهر دمشق مسورية
- ♦ الأخت هند المهـر \_دمشق\_ سورية
- ♦ الأخ أحمد عبد المطلب
   إسراهيم \_جامعة اسيوط\_
   مصر

اقتراحكم موضع اهتمامنا ولعل تنفيذه يكون في بداية سنتنا السرابعة إن شاء الله .

● الأخ خليال شكر حسين \_نينوى \_ العراق للحصول على طلبك يجب أن نكتب لسعادة مدير عام الصحافة \_وزارة الإعلام \_ الرياض ، ولك حياما!!

 الأخ عز الدين سليان سليان حماة سورية شكراً على اهنامك بالحلة ونعتذر عن نشر فصيدنك لعدم مناسبها

الأخ السهاني أحمد الملالي \_ الرباط\_ المغرب
 لقد انتهى العام الدولي للطفل ونعتذر عن نشر قصيدتك لعدم مناسبها.

الأخ صـــلاح حســـن
 منصور \_\_رشید \_\_ مصر
 شكرأ على افــنراحاتك الـــني
 سنعمل على تنفیـــذ المنــاسب منهــا
 وناسف لعدم نشر قصیدنك .

# ● الأخ عـدنان أسـعد ـالقاهرة\_ مصر

قصيدتك جيدة ومشاعرك تدل على تأثرك العميـق. لـكننا نعتـذر عن النشر مع شكرنا العميق.

الأخ إبراهيم أحمد
 خضر دمنهور مصر

تمنياتنا الطبية وشكرنا لك على عبنشك وبإمكانك الحصول على طلبك بسهولة من أي مكتبة في بلدك .

الأخ عمــد نجــاهد
 بدوي سعد \_الجلة الكبرى\_
 مصہ

نبادلك شعورك ونعتذر عن نلبية طلبك علماً بأن المجلة تنشر امجاثاً عن الكون في كثير من أعدادها.

- الأخت مينة عبوب
   مثلاً الأراد، بليصفوات مثلاث
   بإمكانك الكتابة إلى وزارة
   التعليم العالي بالرياض
   للاستفسار عها تريدين .
- ♦ الأخ عمد الأحدي حدة المملكة العربية السعودية

إن السطريق مـا زال طـــويلاً أمامك وننصـحك بـكثرة الاطــلاع منمنين لك التوفيق .

♦ الأخ صالح محمد أحمد نور بورت سودان السودان

نحن حربصون دائماً على السعي إلى الأفضل ونحاول أن نكون متجددين دائماً لنشبع شهية قرائنا بأنواع مختلفة من المعارف وشكراً على اقتراحك .

 ● الأخ صدر الدين عبد الرحيم آغا \_عافظة التأميم \_ العراق

♦ الأخ محمد المعراوي
 حمص = سورية

نشكرك على مسلاحظتك وشعورك النبيل، أما بالنسبة للفراغ الأسود في ص ٩٨ مسن العسدد (٢٦) فليس خطأ، بل ظرفًا تطلبه الإخراج، وناسف لحدوث أخطاء في أرقام الكشاف.

♦ الأخ نمر علي عمد
 أحمد البواطي -إربد الأردن

نفيدك بأن المجلة ليست واسطة اتصال ببن المسؤولين مع الشكر.

الأخ عبد اللطيف
 درو حلب سورية

قصتك التي بعثت بها ينقصها الكثير سن المقومات، ونسرجو لك التوفيق.

الأخ لـؤي فـريح،
 عافظة دير الزور سورية
 المجلة لا تعيد نشر الموضوعات
 التي سبق نشرها مع الشكر.

♦ الأخ عــوض أحــد
 \_جدة المملكة العــربية
 السعودية

الأخ منصور شعبان
 كيلاني \_دسوق\_ مصر
 نشكركها على شعوركها النبيل
 نجاه الجلة والعاملين فيها.

الأخ عبد السرحمن
 جنید، مساكن بسرزة،
 دمشق سوریة

من الأفضل مواصلة دراستك ولا بأس من كتبابة الشعر عندما تتمكن منه.

 الأخ بنجرانجة مجيد مراكش المغرب طلبك سوف يحفظ ضمن

• الأخ الحرفوف محمد \_

نشكرك على شعورك الطيب

تجاه المجلمة ، أما بالنسبة لطلبك

بعض الكتب فبإمكانك طلبها من المديرية العامة للصحافة

بوزارة الإعلام \_ المملكة

العربية السعودية .

المغرب

طلبك سوف بحفظ ضمن طلبات العمل المقدمة للمجلة، وحين يأتي دوره وتحتاج المجلة لخدماتك فسوف نكنب لك مع تمنياتنا لك بالتوفيق.

● الأخ عبد الفتاح أحمد
 حسن \_الهفوف\_ المملكة
 العربية السعودية

الكتب المتعلقة بالحج موجودة بكثرة في كل المكتبات والسبرامج الإذاعية والتلفزيونية الستي تبصر الناس بأمور الحج تقوم بما فيمه الكفاية ولا داعي لأن تسرسل لك المجلة ما طلبت.

 الأخ فريد سلمانو \_اللاذقية \_ سورية

نشكرك ونعتــــذر عــــن نشر القصيدة وشكراً .

♦ الأخ أحمد النعسان
 حلب سورية

الأخ أحمد عارف
 الغاني بيروت لبنان

شكراً على غيرتك على المجلمة وقد اتخذنا الإجراءات المناسبة إزاء ما ذكرت .



ومعركة ذات الصواري، والإسلام

في بلغاريا ، والمسلمون في المجر .

وفي الفصل الثاني الإسلام في أوروبا

الوسطى، وحديث عن الإسلام

والثفافة العربية في إيطاليا ، وجزيرة

كريت، وجنزيرتي صقلية

ومالطة . أما الفصل الثالث فعن

الإسلام والثقافة العربية في فرئسا

وسويسرا وجزر سردينية

وكورسيكا وجزر البليار. وفي

القصل البرابع والأخير يتحمدث

المؤلف عن أثر الحضارة العربية

الإسلامية في الحضارة الأوروبية

والدور الذي قام به المسلمون في

بناء الحضارة الإنسانية. يقع في

٢١٦ صفحة من الحجم المتنوسط.

الناشر: عالم الكتب -

سارقة المعبد

هاروڻ، تسکب نيه دنشاً نياضاً

من الشاعر الـرقيقة والإحساس

الشاعري المرهف في مجموعة كبيرة

من القصائد المتنوعة في الشكل

والمضمون، من بينها وصية أم،

وشمسان في الأفق، السرؤى

القدسية، وعودة الملاح.

يقع الديوان في ٣١٦ صـقحة مـن

الحجم المتوسط. صادر عن دار

الموت في شباب النهار

منذر لطني، يضلم مجملوعة

فصائد تعالج جراحات السوطن

ديوان للشاعر السوري محمد

الأنوار للطباعة \_ دمشق ،

ديوان للشاعرة السورية هشد

القاهرة .

### القرأن ونظرية الفن

تأليف حسين على محمد، وهو بحث بعالج موضوعه من خلال بعض الشمخصيات والمواقف، ويوصح كيف أن الإسلام بحسترم اسالب الترويح والتسلبة الستي تبدخل السرور على النقبوس، ولا تحدخل الشرور على القلوب والعفول ، كما يوضح الطريقة التي بجب أن بتسامي بهما الفين عسن رخيص القبول وفياحش الكلام. ويحتوي الكتاب على بعض النماذج الني يحسن أن يفتدي بهـا دراميـاً . الكتاب صادر عن دار العملم للطباعة ، ١٠ شارع خيرت -المالية \_ القاهرة . يقع في ٩٤ صفحة من الحجم الصغير .

### عجلة دراسات الحليج

اسمها الكامل ومجلسة دراسات الخليج والجزيسرة العربية و العدد العشرون - يحتوي هذا العبدد على دراسات وأبجباث من بنها ؛ الخليج بين مقومات السوحدة وصراع القسوى الأعظم اللدكتور محمد عبد الغني سعودي، ودالتشاط السياسي للمبشرين في منطقة الخليج العربيء للدكتور محمود سيلامة ، ودبعض الملاميح الديوغرافية لسكان المملكة العربية السعودية اللدكتور أحمد عبد الرحمن الشامخ مع موضوعات أخرى. تقع المجلة في ۲۹۲ صفحة ، صادرة عسن المطبعة العصرية \_ الكوبت.

### هذي الألحان إليك

ديوان للشاعر زهمير المرزوقسي، يوجه فيه شعره إلى الفتاة المسلمة لتكون رائدة جيـل، ويهيب بهما أن تمكون العقيقمة الطاهرة .

من القصائد الــتى يحتــويها الحميدية

تاليف أسعد عبد الله ظاهر، يسرسم فيه الخطوط العسريضة للمدرس باعتباره الشخص الذي يقع عليه العب الأكبر في تنششة الأجيال. يضم الكتاب ثمانية أبواب من بينها : الـلام الشـمسية واللام القمرية ، والتنوين في أخر صفحة من الحجم الصغير .

# الإسلام والثقافة العربية

الإسلام والثقافة العربية في أوروبا، تأليف عبد الفتاح الغنيمي، يضم أربعة قصـول، يتنـاول الأول منهــا الإسلام في شرق أوروباً، وفي جزيرة رودس وجزيرة قبرص

الديوان: ديا رائدة الجيل، والحبب المطلبق، وشباة ودئب، ، سأبقى في الهوى قيساً د . يقع الديوان في ٦٣ صفحة من الحجم الصغير. صادر عن مطبعة المعتري ـ حلب

### السبسيط

كتباب في قبواعد الإملاء، الكلمة ، التاء المفتوحة ، والتاء المربوطة . الناشر مكتبة الفلاح \_ الأحساء الهفارف ، يقسع في ٥٢

ونداء الأرض وهموم الإنسان منها: والصوت والصدي، ودغسول العصرف وفأبعسناد المستقبل د . يقم في ١٢٨ صفحة من الحجم الصغير، صادر عن المطبعة الحديثة في حماة .

### الملف الشالث

كتاب أصدره نادى الطائف الأدبي، يحوي ما قدمه النادي خلال عام كامل من مطبوعات ومحاضرات ومعارض مع تماذج مــــق الإنتاج الأدبي في والشعر والقصة والمقالة والنقده. طبع الكتاب قي مطابع شركة مكة للطباعة والنشر ، بقع في ١٣٦ صفحة من القطع الصغير .

### الثقافة الإسلامية

# والتقافة الإسلامية وأثرها في النهضة الأوروبية،

تأليف العميد المتقاعد محمد فائز القصري، يتناول الإسلام من حيث أنه لم يكن مجرد دين وعقيــدة روحية فحسب وإنما هنو حضارة كاملة نبدأ من العقيدة والإيمان بالله وتمسر يسالوجود والسواقع الثقسافي والعلمي عبر الأجيال ، معتمداً على قواعد اساسية هي القرآن الكريم والسنَّة النبوية . يفع الكتاب في ٣١٨ صفحة من القطع المتوسط.

مطبعة زيد بن ثابت. دمشق \_ بستان الحجر \_ تجاه مفرق كفرسوسة.

### للقارئ

بهمنا جداً في الدرجة الأولى أن بسنفيد المشترك في المسابقة من المعلومات التي بحصل عليها القارئ عند بحثه عن إجابات الاستلة، كما بهمنا أن بقضي الفارئ أو بعناد على زيارة المكتبات للاستفادة نما بها من كتب نحصل زاداً ثفافياً.

ونأني الفائدة من الفوز في المسابقة في الدرجة الثانبة ، لأتنا حين وضعنا المسابقة في نكن نهدف للاغراء المادي بقدر ما كنا نهدف إلى استفادة القارئ ثضائباً . . والفوز ياتي نتيجة للجهد الذي ببذله القارئ ، وبهذا حدد الغوز بيكون الكسب مرنين ، مرة الكسب الثغافي ، ومن ثم الكسب المادي ، ومن ثم الكسب المادي في يتمكن من الكسب المادي في الكسب الثغافي لم يفته . وهو اكبر كسب . . والعلم بحرسك ع .

ونحن حبن وضعنا شروط المسابقة ووضعنا من بين الشروط أنه من حسق الفسارئ أن يشترك في المسابقة الواحدة مرنبن على أن برفق فسيمتين كننا نعطي الفسارئ فسرصة للإجابة عن أي سؤال قد بجد له إجابتين ، ويحنار في أي الإجابتين أصح .

لهذا فالمطلوب أن توضع كل إجابة مع فسبمتها في ظرف مستقل لتسمهيل مهمة اللجنة في الفرز والاطلاع .

كما ننبه القاوئ بأن نبكون الإجابة على وجه واحد من الروق ، وبخيط واضح وفي حدود المطلوب ، وأن بوضع رفم العدد على الظرف من الحارج ، لأننا لاحظنا أن هذه النظمة تفوت على بمض الغراء وبما عن غير قصد . . وهذه البكلمة للتنبيه . . والله الموفق . . وهذه من وراء القصد .

المجلة

# مسابقة محلة الفيصل

# سنروط المسابقة وإبضاحات أخرى

ا سعودي . . موزعة على عشر جوائز
 على النحو التالى :

أ \_ الجائزة الأولى ٢٠٠٠ ريال

ب- الجائزة الثانية ١٥٠٠ ريال

ج \_ الجائزة الثالثة ١٠٠٠ ريال

إلى جانب سبع جوائز مالية قيمة كل جانزة (٥٠٠ ريال سعودي). وعشر جوانز أخرى قيمة كل جانزة (٢٠٠ ريال سعودي).

٢ – المطلوب الإجابة على جميع الأسئلة . . وارفاقها مع قسيمة العدد الخاصة بالمسابقة موضحاً عليها الاسم ثلاثياً أو رباعياً \_ إن أمكن مع وضع العنوان بوضوح لضيان وصول قيمة الجائزة إلى المشترك في المسابقة حالة الفهز .

٣ - ترسل الإجابات على العنوان التالي:

(الرياض المملكة العربية السعودية - مجلة الفيضل ص. ب (٣) المسابقة).

مع ذكر رقم المسابقة على الغلاف من الخارج.

٤ \_ أية إجابة تصل بعد ٤٥ يوماً من صدور العدد لا يلتفت إليها .

 من حق القارئ أن يشترك باسمه في المسابقة الواحدة أكثر من مرة على شرط ارفاق قسيمة المسابقة مع كل رسالة.



### السؤال الأول:

أديب تونسي، ولد عام ١٨٥٠م، وتوفي عام ١٩٠٠م، تولى تحرير صحيفة «الـــراثد» التـــونسية.. ألَّف كتـــاب » الـــرحلة الحجازية»، وكتاب «الاستطلاعات الباريسية»، وكتاب «رحلة إلى باريس».. ما اسمه؟

### السؤال الثاني:

الطواسين . . مصطلح يطلق على السور التي تبدأ بحروف ط، س، م، في القرآن الكريم، أذكر أسماء هذه السور .

### السؤال الثالث:

ولد في لبنان عام ١٨٨٣ م، وتوفي عام ١٩٣١ م في نيويورك، اتجه إلى التخصص في الرسم فجذبه الأدب حتى صار أحمد أعلامه البارزين الذين تندرج أعهالهم الأدبية تحت ما يسمى بالأدب المهجري . . من كتبه : دمعة وابتسمامة ما العمواصف الاجنحة المتكسرة ما النبي . ما اسم هذا الأديب؟

### السؤال الرابع:

ما الفرق لغة بين قولنا أكُّفاء (بسكون الكاف)، وقولنا أكِفَّاء (بكسر الكاف وتشديد الفاء)؟

### السؤال الخامس:

ما الفرق بين الميكروفيلم، والالترافيش؟

### السؤال السادس:

من كبار أطباء الفرس في عصر كسرى أنوشروان في القرن السادس بعد الميلاد ، كان متميزاً في علموم الفسرس والهنمد . جلب كتاب «كليلة ودمنة» من الهند إلى كسرى وترجمه إلى الفارسية ، ثم قام بترجمته ابن المقفع إلى العربية . . ما اسمه ؟ يوجد نحوي يجمل نفس اللقب .

### السؤال السابع:

أذكر أسماء مؤلف الكتب الأتية:

تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق ــ الجواهر الحسان في تفسير القرآن ــ الكشف والبيان في تفسير القــرآن ــ الجــاسوس على القاموس ــ عجائب الآثار في التراجم والأخبار .

#### السؤال الثامن:

قَـمن للقــوافي شــانها مــن بجــوكها إذا ما ثــوى كعــب وفــوز جــرول من قائل هذا البيت. ومن جرول؟

### السؤال التاسع:

من خطب الرسول صلى الله عليه وسلم:

. « الحمد لله أحمده وأستعينه وأستغفره وأستهديه وأؤمن به ولا أكفره ، وأعادي من بكفره ، وأشبهد أن لا إليه إلا الله وحــده لا شريك له ، وأن محمداً عبده ورسوله ، أرسله بالهدى والنور والموعظة على فترة من الرسل . . » .

متى القيت هذه الخطبة . . وأين ؟

### السؤال العاشر:

مَن أسَّس وبيت الحكمة ، في بغداد؟

| <br> | ا الاســـم ۽ | الكاسيه الم                              |
|------|--------------|------------------------------------------|
| <br> | المهنة       | قسيمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|      | العنوان:     | 1 4 4 11                                 |

# شتائيج مسابقة العدد الخامس والثلاثين

- فاز بالجائزة الأولى وقيمتها (٣٠٠٠) ثلاثة آلاف ريسال مسعودي الأخ حسن أذكة ، وعنوانه: كاديم رقم 799 ص. ب (233)، مكناس ـ المغرب .
- وفاز بالجائزة الشانية وقيمتها ( ٢٠٠٠ ) ألفا ريال سعودي الأخ حمدان مبارك محمد الفدان ، وعنوانه : الأفلاج \_ ليلي ، مدرسة القادسية المتوسطة \_ السعودية .
- وفازت بالجائزة الثالثة من سورية \_\_
   دمشق الأخت دلال نايف تميم ، وقيمة الجائزة
   (١٥٠٠) ألف وخمائة ريال سعودى .

- وهناك سبع جسوائز قيمة كل جائزة ( ٥٠٠ ) خسائة ريال سعودي فاز بها الإخوة والأخوات الآتية أسماؤهم:
- من السودان \_ الخرطوم، مصلحة الطيران المدني، الأخ عبد الغني محجوب إبراهيم.
- مــن الأردن \_ عمان ، ص . ب
   ۱۲۱۲) الأخ سرحان موسى نجيب .
- من لبنان للجامعة اللبنانية ، فروع الشيال بالقبة في طرابلس ، الأخ كمال بدر الدين الرافعي .

- من اليمن \_ صنعاء ، ص . ب
   ( ٥٥٠) الأخ عبد الحكيم عبد الله عيسى الزبيدي .
- من الجزائر ساحة السوق رقم ٩
   بالمدية ، الأخ عبد الكريم قارة برنو .
- من سبورية ــ حماة ، شبارع الحسنين
   بناية الشيخ عبد الكريم البرستم البطابق الأول ،
   الأخ فادي نورس الرستم .
- من الرياض ـ طريق الخرج، هيث،
   الأخت حنان أحمد عبد العال أحمد.

# اجوبة مسابقة العدد الخامس والشلاثين

- ج ١ الاسم القديم لكل من:
  - نهر العاصي : الأورنط.
- جبل طارق: أعمدة هرقل.
- المحيط الأطلسي : بحر الظلمات .
- ج ۲ المعتصم بالله هو الخليفة المثمن ، لأنه : ثامن بني العباس . وقد
   حكم ۸ سنوات ، و ۸ شهور ، و ۸ أيام .
  - ج ٣ تقع قناة بنما في أميريكا الوسطى، وتصل بين المحيط الأطلسي والمحيط الهادي، وتتجه من الجنوب إلى الشهال.
- ج \$ أبو الحسن علي بن البواب: خطاط عربي شهير، كان أبوه بواب بيت القضاء في بغداد، كان واسع المعرفة بالفقه، حفظ القرآن ونسخه أربعاً وستين مرة إحداها بالخط الريحاني، ابتدع الخيط الريحاني والخط الحقق.
- ج ٥ ابن المعتز: شاعر وبلاغي ولد وقتل في بغداد، ونشأ في مكة المكرمة، وتولى الحلافة يوماً واحداً، كان حسن المعرفة بالأدب، وألف فيه عديداً من الكتب.

- ج ٦ عدد الأقمار التابعة للكواكب التالية:
- الأرض : قمر واحد ، المربخ : قمران ، المشتري : ثلاثة عشر قمرأ ، زحل : تسعة أقمار .
  - ج ٧ تقع الأنهار التالية:
- سوباط: جنوب السودان، التيبر: وسط إيطاليا، الليطاني: جنوب لبنان، الأمازون: في أميريكا الجنوبية ويخترق البرازيل.
- ج ٨ المستمع: المصغي القاصد السماع والمتفرغ بكليته.
   السامع: هو الذي يطرأ الشيء على سمعه فيسمعه عـــن غــير
   قصد.
- ج ٩ ألوان قوس قزح: الأحمر، البرتقالي، الأصفر، الأخضر،
   الأزرق، النيلي، البنفسجي.
  - ج ١٠ تقع المدن التالية:
- زييد: اليمن الشهالي، قـرطاج: تـونس، طـبرية: فلــــطين، رابغ: السعودية، إسلام آباد: باكستان.

# ALFAISAL MAGAZINE

MONTHLY CULTURAL MAGAZINE
PUBLISHED BY
AL-FAISAL CULTURAL HOUSE

All Correspondence To: Riyadh-Saudi Arabia Al-Faisal Magazine P.O.Box 3

Tel.: 4543026 - 4543027



### **EUROPE - AMERICA - ASIA**

| Delglum        | BF  | 200  |
|----------------|-----|------|
| Denmark        | DKR | 30   |
| Finland        | FMK | 30   |
| Frence         | FF  | 15   |
| F.R.G.         | DM  | 10   |
| Greece         | DR  | 100  |
| Itely          | L   | 4000 |
| Netherlands    | DFL | 10   |
| Norway         | NKR | 30   |
| Pakisten       | RS  | 10   |
| Portugal       | ESQ | 100  |
| Spain          | PTS | 150  |
| Sweden         | SKR | 30   |
| Switzerlend    | SF  | 15   |
| United Kingdom | £   | 2    |
| U.S.A.         | s   | 5    |

### أسعار الاشتراكات السنوية:

للأقسراد ١٥٠ ريالا سعودياً لغير الأفراد ٢٥٠ ريالا سعودياً ترسل قيمة الاشتراك باسم مجلة الفيصل

#### ANNUAL SUBSCRIPTION RATES

Personal Subscription : S.R. 150

Others : S.R.250

FATABLE TO AL-FAISAL MAGAZINE



مجلة ثقافية شهرية تصدرعين دار الفيصل الثقافية

المراسلات الرباض-المملكة العربية السعودية مجلة الفيصل ص.ب (٣)

هاتف: ۲۹-۲۹ ی ۴۰٤۳۰۲۹



# أسعار بيع النسخ في البلاد العربية

| لملكة العرببة السعودبة       | ٨   | ريالات |
|------------------------------|-----|--------|
| لكــويت                      | 7   | فلس    |
| لامارات العربية المتحدة      | ٧   | دراهم  |
| طبر                          |     | ريالات |
| لبحريسن                      | 0   | فلس    |
| للطنة عمان                   | 4   | بسة    |
| الأردن                       |     | فلس    |
| ج. ع. البمنية                | *   | ريالات |
| ج. آليمن الديمقراطية الشعبية | ۸٠٠ | فلس    |
| -<br>نصبر                    | *** | ملج    |
| المسودان                     | 4   | مليم   |
| المغسوب                      |     | دراهم  |
| نــونس                       | ٠.٠ | مليم   |
| الجزائس                      |     | دنانير |
| العسراق                      | ٤٠٠ | فلس    |
| سوريسة                       | •   | لبرات  |
| لبسنان                       | ٥   | ليرات  |
| لسيا                         | A++ | درهم   |

حَسَانَ ؟ سِيلَ ورَوْ الْمَ بِينِ عَلَى وَهَ وَوَهَا إِلَى مِنْ اللهِ عَلَى اللهِ مَسْسَدَه مَسْسَدَه اللهِ عَ الرفاض ! تا يوانق المفرسية الرئيل المغرب ١٨٤٠ ع ١٩٣٠ تا ١٩٤٤ تكس معسد ١٩١٠ م مَسْسَنَة ! ثم الجرر الموسم الربور . المغرب ١٩٤١ تا ١٩٤٤ تا ١٩٤٨ تا ١٩٤٨ تا المعالمة الله ١١٤٨ تا ١٩٤٨ تا المعالمة المعالم

الدهاهر : الدع الهاري الهارية على الدين عن إيضان الدين و 1973 . ١٩٣٤ . ١٩٣٤ . السال في المساورة المارية المارية المارية المارية على المارية الم

